
COLOMBIA     
 

1 

 

 Pueblo Kamëntšá  y su R-existencia territorial: De Pueblo en vía de 
extinción a pueblo que fortalece su pensar y hacer propios como 

“Primer Territorio”1 

“BËNGBE LUARENTŠ ŠBOACHANAK MOCHTABOASHËNTS JUABN, NEMORIA Y BËYAN”, 

“Sembremos con fuerza y esperanza el pensamiento,                                                                  
la memoria y el idioma en nuestro territorio” 

(Plan de Salvaguarda, Pueblo Kamentza) 

 

Territorio Kamentza 

El Pueblo Kamentza, también denominado Kamsá, 

Kamëntšá, Camsá o Kamnsá, habita su territorio ancestral 

en el valle de Sibundoy, en medio de las montañas 

orientales de los  Andes colombianos del Sur, en un 

espacio de transición e integración de los mundos andinos 

y amazónicos. El pueblo Kamentza cuenta con cabildos2 en 

los municipios de Sibundoy, San Francisco, Mocoa, Orito, 

Villa Garzón, San Miguel y Bogotá. Su mayor presencia 

está en el Alto Putumayo, que en los municipios de 

Sibundoy y San Francisco, pero con una importante 

migración hacia el Medio Putumayo, en los municipios de 

Mocoa y Villa Garzón. Las comunidades sobre las que se 

sustenta este caso corresponden a aquellas que viven en el 

                                                             
1 Este sentido de territorialidad e identidad como primer territorio es una inspiración de Judy 
Jacanamejoy Chicunque, lideresa muy activa junto con su familia en la movilización del pueblo 
Kamentza en defensa de sus derechos.  
2 Cabildo, que viene del latín “capitulum”, es una forma de organización del gobierno y su 
institucionalidad, que es introducida en Abya Yala / América Latina durante el régimen colonial. El 
cabildo, también denominado como ayuntamiento o concejo, tiene la función de ser el representante 
legal y ocuparse de los asuntos de la ciudad o villa. En el caso de los pueblos indígenas de Colombia, la 
forma en la que se les reconoce su autogobierno es por medio de la concesión de cabildos propios. 
Según el Decreto 1088 de 1993, por el cual se regula la creación de las Asociaciones de Cabildos y/o 
Autoridades Tradicionales Indígenas, en su artículo 2 se les define como “una entidad pública especial, 
cuyos integrantes son miembros de una comunidad indígena, elegidos y reconocidos por ésta, con una 
organización sociopolítica  tradicional, cuya función es representar legalmente a la comunidad, ejercer 
la autoridad y realizar las actividades que le atribuyen las leyes, sus usos, costumbres y el reglamento 
interno de cada comunidad”. 

Mapa 1. Ubicación Territorio 
Kamentza en Suramérica. 



COLOMBIA     
 

2 

 

Foto 1. Cabildo y monumentos a la cultura Kamentza en el parque municipal de Sibundoy. 

Valle del Sibundoy y en las montañas de altura que lo rodean en las estribaciones del 

Macizo Colombiano, la estrella hídrica más importante de Colombia, y por ello lugar 

de miles de fuentes de agua, con cuerpos lagunares en la Alta Montaña, páramos y 

ecosistemas ricos en flora y fauna.  El municipio de Sibundoy cuenta con mayor 

densidad poblacional Kamentza, y en la esquina de su plaza principal se ubica el 

principal centro administrativo del pueblo Kamentza, las instalaciones del Cabildo de 

Sibundoy, siendo además muy presentes en la iconografía del parque central  con la 

presencia de una serie de estatuas relativas a la cosmovisión Kamentza. De acuerdo 

con el Cabildo al 2014 habitan en el municipio de Sibundoy 6.029 indígenas Kamentza 

distribuidos en 1476 familias, que corresponden al 58% de la población total 

Kamentza, así como al 42% de la población del municipio.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Se llega al municipio de Sibundoy por 

carretera desde la ciudad de Pasto, 

capital de Nariño en un viaje de casi 2 

horas que atraviesa un complejo de 

paramos y bordea la laguna de la 

Cocha hasta llegar al valle rodeado por 

montañas  que superan los 3500 

metros de altura. Desde ahí se 

desciende a Mocoa, Capital del 

Departamento del Putumayo a unos 80 

km en un viaje de dos horas y media. 
Mapa 2. Ubicación Municipio de Sibundoy. 



COLOMBIA     
 

3 

 

Foto 2. Anciana trayendo leña al final de la tarde. 

Las coordenadas geográficas son 1°12′12″N 76°55′09″O. 

 

Un caso de r-existencia territorial y cultural 

Como buena parte de los pueblos 
indígenas de Colombia, usurpados, 
despojados, excluidos, arrinconados, 
debilitados por las políticas de la 
colonia, del Estado y de las empresas, 
y vulnerados por el conflicto armado, 
los Kamentsa han sufrido antiguos y 
nuevos procesos de colonización 
territorial, y han tenido que 
reinventarse constantemente para 
poder seguir perviviendo como 
pueblo. En esta presentación 
quisiéramos destacar la importancia 
que tiene la vitalidad de la r-
existencia actual de los jóvenes 
Kamentsa, ante la confluencia de dos 

hechos que los afectan gravemente: por un lado, la llegada de la Iniciativa de 
Integración de Infraestructuras de Suramérica, IIRSA, que viene provocando y 
profundizando conflictos territoriales con los pueblos indígenas, y por otro lado, la 
declaratoria de ‘pueblo en vías de extinción’ dada por la Corte Constitucional en el 
auto 004 de 2010.  

Las comunidades indígenas del Pueblo Kamentsa han sufrido diversas formas de des-
re-territorialización a partir de imposiciones de ordenamiento territorial vertical y 
ajeno a sus voluntades e intereses, subordinándolos. Si bien en el Putumayo tenemos 
un tardío proceso de colonialidad territorial a diferencia del resto del país, pues hasta 
hace medio siglo como espacio geográfico había vivido tan solo dos importantes 
frentes: la extracción del caucho y las misiones en el Alto y Medio Putumayo, pero que 
en los últimos 50-60 años con los inicios de la explotación petrolera, la llegada masiva 
de campesinos excluidos del interior  del país, la proliferación de los cultivos de coca, 
y la alta presencia de actores armados: guerrillas, paramilitares y militares vivirá/vive 
una profunda violencia, que afectara en especial la vida de indígenas y campesinos en 
sus territorios. Estas complejas tensiones territoriales se profundizan con la llegada 
de las obras de infraestructura de la IIRSA, que en especial significan el 
potenciamiento de la explotación petrolera, minera y de los monocultivos extensivos, 

http://tools.wmflabs.org/geohack/geohack.php?language=es&pagename=Sibundoy&params=1.2033333333333_N_-76.919166666667_E_type:city


COLOMBIA     
 

4 

 

Foto 3. Anciana en la Asamblea de socialización 

del Plan Salvaguarda. 

economías foráneas que se instalan en el Valle de Sibundoy, y en el Putumayo, y que 
traen graves afectaciones a los territorios y vidas de los Kamentza.  

Por otro lado, en el año 2009 la Corte Constitucional de Colombia, preocupada con la 
situación de varios pueblos indígenas que afectados en especial por el conflicto 
armado y el desplazamiento forzado, así como por otros procesos socioeconómicos, 
que en conjunto inviabilizan su subsistencia, publica el auto 004 con el cual incluye al 
pueblo Kamentsa dentro de los 34 pueblos indígenas en riesgo de extinción y llama al 
Estado colombiano a tomar medidas urgentes ante el “alto riesgo de exterminio 
cultural o físico”. La Corte Constitucional identifica una serie de factores comunes, que 
constituyen “los troncos principales de la confrontación que se cierne sobre los 
pueblos indígenas”: (1) las confrontaciones entre actores armados sobre territorios 
indígenas, (2) los procesos bélicos que envuelven activamente a los pueblos y 
comunidades indígenas y sus miembros, (3) los procesos territoriales y 
socioeconómicos conexos al conflicto armado que afectan sus territorios y culturas. 
Para la Corte Constitucional es claro que “estos factores operan sobre la base de una 
serie de procesos territoriales y socioeconómicos que, sin tener relación directa con el 
conflicto armado, resultan exacerbados o intensificados por causa de la guerra”. 

Estos dos graves hechos, la arremetida del 
capital transnacional  con el proyecto IIRSA y 
la explotación intensiva de la naturaleza y los 
seres humanos que habitan el Putumayo, así 
como la declaratoria como pueblo indígena 
en peligro de extinción, dan un campanazo 
de alerta a los Kamentza, quienes desde su 
organización vienen reuniéndose, pensando 
y actuando con diferentes medidas desde los 
Cabildos, pero donde sobre sale la vitalidad y 
movilización de un nutrido movimiento de 
jóvenes, articulados o no con los cabildos 
indígenas, que se moviliza en varias acciones 
de r-existencia territorial. Estos jóvenes, no 
solo demuestran, como veremos, una 
compleja comprensión de los procesos que 
afectan sus vidas al interior de las políticas 
del Estado colombiano y las fuerzas 
económicas dominantes, sino que evidencian diversas voluntades y prácticas de 
defensa de sus vidas y sus territorialidades, para garantizar la pervivencia de su 
cultura y su pueblo.  



COLOMBIA     
 

5 

 

Foto 5. Entrevista Judy Jacamanejoy. 

Foto 4. Asamblea para socializar el Plan Salvaguarda. 

Esta coyuntura llama a la unión 
entre las comunidades, para 
pensar conjuntamente las causas 
de estos problemas y construir 
acciones concretas. Aquí 
destacamos todo el proceso de 
construcción del llamado “plan 
salvagurada” que los propios 
indígenas han denominado 
“BËNGBE LUARENTŠ 
ŠBOACHANAK 
MOCHTABOASHËNTS JUABN, 
NEMORIA Y BËYAN”, que significa 
“Sembremos con fuerza y esperanza 
el pensamiento, la memoria y el idioma en nuestro territorio”, plan con el que se busca 
recuperar lo propio en las diferentes actividades económicas, políticas, sociales y 
culturales del pueblo Kamentza. Pero la conciencia sobre la necesidad de preservar el 
territorio y la cultura no se reduce al Plan Salvaguarda, sino que además se han 
emprendido una serie de acciones, desde movilizaciones con cerramiento de vías bajo 
el lema “por la tierra, por la vida, por nuestra existencia”, así como gestiones para 
constituir nuevos resguardos3 y ampliar los existentes, acciones jurídicas en defensa 
de los derechos sobre el territorio, pero además una serie de acciones que buscan 
difundir y recobrar los saberes y haceres propios, desde las técnicas y semillas de la 
agricultura ancestral, hasta la forma de educar a los hijos e hijas en su conciencia 
territorial y cultural, así como la revitalización de los saberes y practicas artesanales, 
artísticos y espirituales.  

Las experiencias de los jóvenes 
organizados del pueblo Kamentza no 
se reducen entonces a la lucha formal y 
jurídica por el reconocimiento de sus 
territorios y la ampliación de sus 
resguardos ante el Estado, que son 
esenciales, sino que conllevan varias 
medidas, entre las que destacamos, la 
conciencia de la importancia de los 
saberes-haceres raizales a sus 
territorios, y la necesidad de 
mantenerlos, re-descubrirlos, 

                                                             
3 Resguardo es la figura jurídica con la que el ordenamiento legal del Estado colombiano le reconoce el 
territorio a los pueblos y comunidades indígenas. 



COLOMBIA     
 

6 

 

Foto 6. Danza femenina del maíz representando el ciclo: siembra, cuidado, cosecha, festejo. 

ampliarlos y fortalecerlos en sus territorios. Como lo menciona Judy Jacanamejoy, 
“defender lo propio es defender el ser y el cuerpo como primer territorio”, que como 
saber y práctica, sustenta la vida en los territorios comunales del pueblo Kamentza. 
Consideramos que el pueblo Kamentza tiene una importante conciencia de trabajar en 
estos diversos frentes de re-existencia territorial, en tanto no se trata tan solo de 
resistir a las dinámicas que los afectan, sino de mantener su existir diferenciado, 
buscando conservar el mayor grado de mantenimiento de las “formas primordiales” 
(Zavaleta, 1982) que garantizan mayor autonomía en la reproducción de las formas 
sociales, políticas, económicas y culturales, que sustentan su soberanía alimentaria, 
sus vidas, mundos y territorialidades. Todas estas acciones son consideradas en 
conjunto como una forma integral de combinar esfuerzos por la salvaguarda de la 
vida, la dignidad y la existencia de los Kamentza.  

 

Sociedad, temporalidad/territorialidad del pueblo Kamentza 

 

 



COLOMBIA     
 

7 

 

Foto 7. Taita Domingo Cuatindioy. Reconocido medico 

tradicional. 

El pueblo Kamentza denomina su territorio ancestral como “tabanok” que significa: 
“lugar de partida y llegada, volver, devolver o retornar”, según el Plan Salvaguarda, en 
el Valle de Sibundoy, que constituye un lugar de comunicación entre los pueblos 
originarios andino-amazónicos, en donde se intercambian semillas, artesanías, 
medicina ancestral, alimentos, entre otros. Para los Kamentza desde su nacimiento se 
les vincula con otro vientre, el vientre de la madre tierra “Tsbatsanamamá” en el ritual 
del “shinÿak”, cuando se entierra la placenta con el obligo del recién nacido junto a 
una piedra “shachekbé”. Ritual inicial que busca que este ser volverá siempre a su 
madre tierra y continuará el legado de los mayores y sus habilidades para cultivar, 
construir viviendas, hacer artesanías, cerámicas, cestos, tejidos y tallados, y ser 
intérpretes de la naturaleza, de los sueños y de los ciclos de la vida. Esto es lo que los 
hace seres Kamentza: “kamuentsá yentsá, Kamëntšá biya”  “seres de aquí con 
pensamiento y lengua propia”. Cuya lengua además tiene la particular característica 
de ser única, esto es, no tiene familiaridad con otro tronco lingüístico, lo que subraya 
su importancia y la antigüedad de este pueblo en su territorio, así como la 
profundidad de los saberes y haceres que transmiten en su lengua. En todo un 
complejo de relaciones socio-territoriales que sustentan, tanto material como 
espiritualmente, al pueblo Kamentza, como: “pueblo armonioso, solidario y laborioso, 
que logró desarrollar un sistema socio-económico, en estrecha relación con Bëngbe 
Tsbatsanamamá “Nuestra Madre Tierra” y el cosmos, transmitido de generación en 
generación a través de la oralidad”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Los Kamentza, dentro de su tradición y memoria oral, identifican tres tiempos: el Kaca 
temp “tiempo de la oscuridad, de la crudeza, seres mitológicos, sucesos 
extraordinarios”, como origen remoto de la cultura; posteriormente Kabëngbe temp 
“tiempo de florecimiento de la cultura, con sus propias formas de autoridad, trabajo, 
festejo y parentesco”; un tercer momento el Squenëngbe temp “llegada de la gente 



COLOMBIA     
 

8 

 

externa o colonizadores” este tiempo ha estado marcado por la violencia física, 
emocional y espiritual; finalmente Shentsam temp “el tiempo de la escasez o de la 
hambruna” donde todas las culturas habrán de habitar, meditar y concertar para 
pervivir. 

Para los Kamentza es en el tiempo del kabëngbe temp que florecen los saberes y 
haceres como pueblo en la agricultura, en las artes con la música y su diversidad de 
instrumentos musicales, así como la danza, en las fiestas y acontecimientos sociales, 
en la espiritualidad con una relación especial a través de la planta del Yagé, en una 
forma de religi-ón, que los re-liga a la naturaleza y al cosmos en procura permanente 
del “equilibrio hombre-naturaleza, que se derivan de las prácticas rituales con plantas 
sagradas”. Demostrando con sus diversos saberes y haceres ancestrales complejos 
conocimientos de astrología, matemática, geometría, medicina, educación, formas de 
gobierno en una muy especial cosmogonía y ontología que vincula saberes y prácticas 
con elementos amazónicos y andinos, que mantienen una fuerte vigencia en las 
comunidades indígenas Kamentza y que son reivindicadas hoy por los jóvenes como 
esenciales para su pervivencia como pueblo, en un contexto de “integración y 
desarrollo” vía IIRSA y peligro de extinción como pueblo.  

El pueblo Kamentza considera 
fundamentales dos espacios 
tradicionales en donde estas culturas se 
recrean: el jajañ (chagra tradicional) y la 
tulpa (tres piedras con fuego en la cocina 
o en los rituales espirituales), como dos 
espacios de recreación de la vida, y de 
reproducción material e inmaterial de la 
sociedad Kamentza. El “jajañ” como 
“espacio de pervivencia ancestral 
Kamëntšá, intercambio y fortalecimiento 
de pensamiento, saberes, relaciones 
humanas donde se gesta la estructura 
social y política de los Kamëntšá” en el 
que intervienen diversos componentes: 
plantas alimenticias para humanos y animales, medicinales, animales domésticos. Se 
le considera “el sentir y el vivir del pueblo porque allí los mayores plasmaron todo su 
conocimiento y sabiduría” (…) “el jajañ se convierte en una forma de seguridad 
alimentaria para la familia camëntšá y una de las mejores maneras para conservar el 
medio natural aplicando una tecnología propia”4.  

                                                             
4 Puebloindigenacamentsabiya.blogspot.com.br 

Foto 8. El “jajañ”, chagra tradicional 

diversa. 



COLOMBIA     
 

9 

 

Foto 10. Aves y cuyes complementan la alimentación diversa. 

                                    

Dentro del jajañ encontramos una 
diversidad de plantas tanto 
alimenticias, medicinales, frutales y 
maderables, entre las principales: 
šboachán (maíz), tsëmbe estranjeríy 
(fríjol tranca), jomëšá (cuna o 
barbacuano), miyá (ñame), 
quelbasëš (calabaza), beshá (coles), 
ingó (arracacha), juatsëmbesh 
(chachafruto o chaporoto), sidrëshá 
(cidra), shajushá (chauchilla), bë 
tsajëshá (palmito), tsëtšá (ají), 
mashacbé (lulo o naranjilla), 
chëmbalbé (tomate de árbol), tëtieš 
(chilacuán), šëš (caña de azúcar), 
shëbtá (uvilla), cochmajash (pepino), 
limonbé (limón), matëngajbe (granadilla), tšabebé (ciruela), nÿenentšá (moquillo), 
bëbiá (achira), boendendësh (palo mote), bongó (helecho), tšenajtiy (motilón), 
pacayësh (palmito), juinÿnanašebj (juco), entre otros muchos, que le brindan a las 
comunidades y familias Kamentza estabilidad y supervivencia, por lo que las familias 
que aún conservan su jajañ y aprovechan los productos para su consumo, vendiendo 
una mínima parte, en especial los tubérculos, el fríjol y el maíz, consiguen lograr una 
mejor alimentación y autonomía alimentaria.  

Foto 9. El frijol tranca con su semilla tradicional. 



COLOMBIA     
 

10 

 

Foto 11. Tulpa ceremonial sobre “chakana”, también llamada “cruz andina”. 

La tulpa es otro espacio 
tradicional con notables 
significaciones materiales y 
simbólicas dentro de la 
cultura Kamentza. Constituida 
por tres piedras que 
representan la unidad entre el 
taita (padre), la máma (mamá) 
y el uaquiña (hijo/a) se usa 
tanto en las cocinas, 
permaneciendo casi siempre 
encendida. Alrededor de la 
tulpa se vinculan todos los 
miembros de la familia para 
preparar alimentos, transmitir 
saberes y relatos inter 
generacionales, en un espacio 
de intimidad y confianza, en 
donde se abre la palabra, la 
calidez y la memoria, esenciales para mantener la identidad y el territorio. La tulpa es 
igualmente usada en los rituales de toma de “remedio”, como es llamado entre los 
Kamentza, el conocido yage o ayahuasca, que tiene en el Valle de Sibundoy una 
reconocida tradición, que a diferencia de otros lugares de la Amazonía en donde los 
pueblos indígenas van abandonando esta práctica espiritual, que los re-liga (religión) 
al cosmos y a la naturaleza, en el caso de los Kamentza se encuentra aún muy 
presente. En el “jajañ” y en la “tulpa” son entonces micro-espacios en donde se recrea 
y se hace presente la historia oral ancestral de los Kamentza, en palabra y en acción, 
pues no solo se trasmiten conocimientos esenciales al interior de las familias y entre 
éstas, sino que se hacen práctica, en las labores de siembra, cuidado, cosecha, 
preparación y consumo de alimentos, en una cíclica relación con  Bëngbe 
Tsbatsanamamá “nuestra Madre Tierra”. 

Otro elemento esencial de la reproducción de la cultura viva de los Kamentza son sus 
formas de trabajo colectivo. Para los Kamentza el principio de “enajabuachenan” 
“ayuda mutua”, funda el sistema de trabajo comunitario basado en el jenëbuatëmbam 
“prestar la mano, acompañarse y enseñarse mutuamente en el trabajo”, que como 
principios ayudan a mantener el carácter colectivo de las actividades principales de 
reproducción de la vida, esto es, ayudan a sustentar en la práctica lo comunitario. El 
“enabuatambayëng”, “grupos de trabajo comunitario” y el “mengay”, “actividad 
específica de trabajo comunitario”, son las formas de trabajo colectivo más conocidas. 
Las siembras, las cosechas, la construcción de viviendas y malocas, además de obras 
comunales, así como los preparativos del "Bëtsknaté” “día grande” y del “Uakjnaite”, 



COLOMBIA     
 

11 

 

Figura 1. Chakana y ciclo lunar, “juashkón”. Figura 2. Ciclo lunisolar agrofestivo andino. 

“Día de ofrendas”, se realizan en base a estos sistemas ancestrales de trabajo colectivo.  
Los cuales no se reducen a las actividades de trabajo, sino que se extienden a las 
actividades de esparcimiento, juegos tradicionales y demás actividades manuales que 
permiten “profundizar el arraigo a la tierra y a los saberes naturales del pensamiento 
Kamentza”5.  

 

Fuente: Universidad Intercultural Amawtay Wasi. Diseño 
Julio Saransig 2009.  

Como la mayoría de los pueblos originarios, las actividades agrícolas y espirituales, y 
en general de reproducción de la vida se dan dentro de los ciclos de la luna “juashkón”, 
que son marcados por la chakana (Figura 1). Por ejemplo, el ciclo lunisolar agrofestivo 
andino que rodea el sumak kawsay, el buen vivir (Figura 2), nos muestra la 
vinculación entre las distintas fases de saberes (saber cultivar / saber criar / saber 
sembrar / saber dejarse criar) en sus dimensiones espacio-temporales. Dentro de esta 
concepción holística del ser, saber y ser Kamentza, que se recrea la cultura arraigada 
al territorio. Según la cosmogonía del pueblo Kamentza “el conocimiento no reside en 
el ser humano sino en la naturaleza que lo rodea”6. La temporalidad cíclica arraigada 
al territorio, a los sucesos del cosmos y la naturaleza, es heredada de la observación 
milenaria de los ciclos de reproducción de la vida, y contrasta fuertemente con la 
temporalidad lineal y progresiva que sustentan el colonialismo, la modernidad, y las 
ideologías de progreso y desarrollo, que encuentran aquí el origen epistemológico de 

                                                             
5 Plan Salvaguarda. 
6 Informe del Observatorio Étnico en www.observatorioetnicocecoin.org.co. 



COLOMBIA     
 

12 

 

la crisis ambiental y humanitaria que vivimos, puesto que promete un progreso 
infinito, en un mundo finito, pero que sin embargo, continúan instalándose de manera 
vertical sobre el territorio ancestral del pueblo Kamentza y su cosmovisión cíclica. Por 
ello, para Judy Jacanamejoy, es claro que: “nuestro desarrollo es volver al origen”, 
frase que expresa la contraposición radical entre la temporalidad/territorialidad de la 
vida, del ser y hacer Kamentza, frente a la cultura moderna dominante, y las políticas 
de progreso y desarrollo.  

No podemos dejar de resaltar dentro de las características culturales del pueblo 
Kamentza, el fuerte arraigo que tiene la toma de yagé, como remedio del alma y el 
cuerpo. Adultos, jóvenes, niños y niñas, son integrados a los rituales de yage, que son 
dirigidos por el “tatšëmbuá”, “maestro”, “taita” o “curandero”, que debe haber 
aprendido durante mínimo 16 años al lado de otro “maestro” y quienes cuentan con 
un  reconocimiento especial dentro de las comunidades por sus artes de curación y de 
comunicación con los espíritus de la selva. Las ceremonias de toma de yagé se realizan 
en las noches y permite a los miembros de la comunidad sanar el cuerpo, religarse y 
alinearse con las fuerzas y espíritus de la naturaleza, fortaleciendo el ser Kamentza y 
su vida comunitaria. La práctica del yagé no solo presta importantes funciones para la 
identidad Kamentza y el mantenimiento de sus saberes, sino que permite un ancestral 
intercambio de sabiduría con otros pueblos del Putumayo y del Ecuador, en especial 
los Kofan y Coreguaje.  

A diferencia de lo que sucede en otros lugares de la Amazonía en donde se conoce el 
yagé, también conocido como ayahuasca en donde fue desaparecido su uso 
tradicional, o como el Santo Daime en Brasil en donde su uso fue cristianizado, entre 
los Kamentza, es una práctica muy presente y valorizada por las familias Kamentza, y 
es muy común que las personas estén preocupadas por algún miembro que han visto 
desalineado y le recomienden por tanto visitar al taita medico ancestral, quien hará 
uso de varias plantas, de un chagra que el mismo debe saber sembrar y cuidar. Estos 
médicos no sólo son muy respetados por la población indígena, sino también por 
muchos mestizos locales y nacionales que visitan el Valle de Sibundoy como cuna 
estos saberes y haceres de cuidar y curar con las plantas, buscando la alineación del 
ser, en espíritu y cuerpo, no es por nada que en pleno parque municipal, en plena 
frente de la iglesia, encontremos imponentes monumentos a la cultura del yagé, pues 
sabemos que estas prácticas fueron perseguidas por las misiones religiosas. 

Las ceremonias de toma de yagé son la parte más conocida de la medicina ancestral 
Kamentza, pero además de ella, el pueblo Kamentza posee grandes conocimientos de 
medicina natural, con un complejo saber de plantas medicinales. Entre las plantas más 
usadas están las siguientes: Verbena, cuyanguillo, ortiga, cidra, descancel, sábila, 
cujaco, yerbabuena, manzanilla, borrachero, chonduro, ruda, cola de caballo, menta, 
lengua de vaca, achira morada, col, chilacuán, entre muchas otras. Lamentablemente 
los frentes de capitalización de los medios comunes de la vida, construyen nuevos 



COLOMBIA     
 

13 

 

caminos de avance y penetración, en el capitalismo verde. En nuestra última visita al 
pueblo Kamentza existía una fuerte preocupación dentro de las autoridades del 
Cabildo porque se habían recién enterado que el gobierno nacional había firmado un 
contrato con una empresa española para bioprospección de plantas para uso 
medicinal y extracción de fibras y tejidos en territorios del pueblo Kamentza, sin 
haber mediado la obligatoria consulta previa. 

 

La cuestión territorial en el pueblo Kamentza 

Camuëntsá Yëntsá, Camëntsá Biyá   

“hombres de aquí mismo con pensamiento y lengua propia”. 

Los Kamentza identifican,  como señalamos,  el “Squenëngbe temp” con la  “llegada de 
la gente externa o colonizadores” y con un proceso de des-territorialización y des-
configuración de su cultura. La explotación de oro que se dio en el costado occidental 
de la cordillera de los Andes al sur de la actual Colombia promovió el sometimiento 
forzado de la mano de obra indígena, en donde las instituciones coloniales de la mita y 
la encomienda fueron centrales. En este contexto fueron contagiados de 
enfermedades, como la viruela, que junto con los trabajos forzados crearían una crisis 
humanitaria en los Kamentza, provocando su descenso poblacional, que según los 
cronistas en 1558 “mostraba una población de 9000 habitantes”, pero que llega a 
descender hasta 1600 habitantes en el año 1582 y hasta 150 habitantes hacia el año 
1691, según los datos recolectados por el informe del Plan Salvaguarda.  

Con la conclusión de la explotación del oro en el piedemonte oriental de la cordillera, y 
su desplazamiento para el Pacífico, el territorio de los Kamentza, que era paso 
obligado para aquellos que venían a explotar el oro en el piedemonte andino-
amazónico, y debido a ello pierde importancia como lugar de paso y además de 
captura de mano de obra indígena. Como señala la antropóloga María Clemencia 
Ramírez, a finales del siglo XVII “se presenta una ruptura del espacio colonial hacia la 
vertiente oriental andina, al cerrarse las minas y transladarse la explotación del oro al 
Pacífico”. Estas circunstancias permiten que la región caiga en una especie de 
aislamiento dentro de las intereses del ordenamiento territorial del régimen colonial, 
y por tanto las comunidades pueden recuperar lentamente y hasta cierto grado, su 
población y sus ordenamientos territoriales ancestrales. Según lo menciona un 
informe del Observatorio Étnico del Ministerio de Cultura del Estado colombiano, 
desde 1711 se registra un aumento de la población, y para el año 1857 se reportaron 
837 miembros del pueblo Kamentza.  



COLOMBIA     
 

14 

 

Foto 11. Pancarta defensa del território heredado Carlos Tamabioy 
 

 

El inicio de este tiempo/espacio de recuperación del pueblo lo marco el año de 1700 
con el otorgamiento del testamento Carlos Tamabioy. En efecto, el pueblo Kamentza 
junto con el pueblo Inga, que habita la parte occidental del valle, en el camino que va 
para Pasto, y que mantiene desde el periodo precolombino fuertes relaciones con los 
Kamentza en el Valle de Sibundoy, manifiestan tener en sus manos la titularidad legal 
sobre este territorio por medio del testamento del taita Carlos Tamabioy y el taita 
Leandro Agreda, líderes defensores de los territorios indígenas, quienes negociaron 
con la corona española la compra de estas tierras por “400 patacones” de oro, para 
heredarlas a los pueblos Inga y Kamentza que habitan el Valle de Sibundoy. Según la 
OZIP “hasta 1940 está comprobado mediante documentos y escrituras que tanto el 
Estado como la Iglesia aceptaban y defendían como propiedad de los Ingas y 
Camëntsá”, aceptándolas como tierras heredadas por el taita Carlos Tamabioy (Ver 
Mapa 3). 

 

 

 



COLOMBIA     
 

15 

 

El pueblo Kamentza vendrá a sufrir aún dos momentos fuertes  de desconfiguración 
socio-territorial: las misiones religiosas y el frente de explotación del caucho, que 
aunque tuvo su centro en el Putumayo bajo, siendo camino obligado para bajar a la 
Amazonía viniendo de Nariño y Cauca, pero en general del interior del país hasta hace 
poco, que atrajo la migración de muchos colonos que se fueron asentando en el Valle 
de Sibundoy y que junto a la Iglesia se constituyen en factores decisivos de las 
relaciones espaciales dominantes que se establecen desde entonces. Si bien hubo 
presencia de las misiones a lo largo siglo XIX, se suelen destacar los fuertes sistemas 
de reducción de los indígenas impuestos por las misiones capuchinas, en un nuevo 

Mapa 3. Territorio heredado según el testamento de Carlos Tamabioy. 

Territorios ancestrales 

Variante San Francisco - Mocoa 

Via pavimentada 

Via sin pavimentar 

Camino 

Resguardo

s 
Registros mineros 

Proyecto Hidroelectrica Andaqui 

Hidrocarburos 

Reserva Forestal 

Municipios 

Laguna La Cocha 

Fuente: Plan Salvaguarda, cabildo Sibundoy. 



COLOMBIA     
 

16 

 

Mapa 12. Frentes de colonización. 

avance de integración al sistema mundo, pero ahora liderado por el Estado 
colombiano, en su intención de expansión de la frontera interna, cuando decide crear 
los “territorios de misiones” y se los entrega orden capuchina, quienes crearan en el 
valle de Sibundoy: 

“sistemas coercitivos impuestos por la Misión capuchina entre los grupos indígenas Inga y 
Kamsá del valle de Subundoy, desde los incios del siglo XX hasta finales de la década de 1960, 
con el fin de usurpar sus tierras ancestrales, controlar y usufructuar su mano de obra, ejercer 
su sujeción física y espiritual, dentro del proceso general de “civilización de los salvajes” y de la 
incorporación de los territorios orientales amazónicos al ámbito económico, político y 
sociocultural de la naciente “sociedad nacional” colombiana” (Gómez, 2005). 

Todo el proceso de sometimiento de las misiones indicado por Gómez va acompañado 
por el asentamiento de colonos venidos del interior desde donde avanzan en el 
despojo de las comunidades,  la apropiación de la iglesia y privados de las tierras altas 
del valle, así como las obras de desecación del humedal y su apropiación privada para 
fincas ganaderas de producción de leche, van desplazando a los indígenas de las 
mejores tierras del valle.  

 



COLOMBIA     
 

17 

 

Estos procesos de despojo y de exclusión se van a ver fuertemente fortalecidos desde 
1960 hasta hoy, en primer lugar con el comienzo de las explotaciones de petróleo, 
posteriormente con la aparición de cultivos ilícitos de coca hacia finales de la década 
de 1980, a desde ahí el fortalecimiento de acciones contra la población civil y 
enfrentamientos entre los actores armados: FARC, Paramilitares, Militares, que 
convertirá al Putumayo en uno de los escenarios importantes de guerra en Colombia. 
Si bien estos fenómenos tienen su epicentro principal en el Bajo y Medio Putumayo, no 
alcanza a irradiar e influenciar las dinámicas sociales y territoriales que envuelve la 
vida del pueblo Kamentza, quienes frecuentemente serán fruto de amenazas, 
persecuciones, y sus territorios, escenario de operaciones militares y movimiento de 
tropas7, provocando una importante migración hacia los crecientes cascos urbanos 
desde la zona rural del valle de Sibundoy. Crecían centros urbanos como Sibundoy y 
San Francisco, por migración o incluso regreso de personas que buscaban huir de la 
violencia en el resto del Putumayo.  

 

                            

                                                             
7 Informe denominado: “Diagnóstico de la situación del pueblo indígena Kamsá o Kamentsá” del 
Observatorio del Programa Presidencial para los DH y DIH de la Vicepresidencia de la República. 

Foto 12. Carretera Pasto – Mocoa atravesando el valle de Sibundoy.  



COLOMBIA     
 

18 

 

Según los datos de la Organización Zonal Indígena del Putumayo, OZIP8, hoy existen 
“dos áreas tituladas como propiedad colectiva mediante la figura del resguardo” en el 
valle de Sibundoy: el resguardo de la parte baja, y el reguardo de la parte alta. En la 
parte alta hay distribución parcelaria y “zona de reserva”, mientras que en la parte 
plana “la distribución es totalmente parcelaria”, además de existir la propiedad 
particular indígena tanto en la zona rural como urbana. Según datos citados en un 
informe oficial, la mayor parte de la comunidad habita en el resguardo de la parte alta 
del valle en un perímetro de 4.402 hectáreas, y en donde habitan 4.022 personas. 
Además la población Kamentza cuenta con otros resguardos: “uno Inga-Kamsá, 
ubicado en el municipio de Mocoa y habitado por 884 personas en un predio de 300 
hectáreas,  y otro Camentsa Biya, en la Vereda Villa Nueva de Mocoa, habitado por 410 
personas en un predio de 72 hectáreas9.  

La llegada de población migrante ha transformado tanto la histórica mayoría de la 
población Kamentza e Inga en el valle de Sibundoy, trayendo numerosos colonos del 
interior del país, aumentando la demanda y dependencia entre los cascos urbanos y el 
campo, pero igualmente el uso del suelo, pues además de la expansión ganadera 
lechera, los monocultivos extensivos de frijol, tomate de árbol y lulo, especialmente, 
con alto uso de agro-tóxicos. La chacra tradicional que surtía de manera suficiente y 
con diversidad de productos la alimentación del pueblo, se encuentra hoy 
fragmentada por la ampliación de los monocultivos y la ganadería extensiva lechera 
especialmente, que han provocado  cambios en las prácticas alimenticias de la 
población en la población Kamentza. Se avanza así en contravía de los saberes-haceres 
ancestrales que ordenaron durante milenios las territorialidades de vida que los 
Kamentza han sabido hasta hoy defender en esa especial y particular hibridez entre 
los mundos andino y amazónicos, que representan.  

Todos estos procesos socio-espaciales vienen configurando nuevas realidades para la 
vida de los Kamentza y su arraigo al territorio y su cultura, que la IIRSA, y 
particularmente la construcción de la “variante San Francisco – Mocoa” y la 
declaratoria de pueblo en vía de extinción, vienen a evidenciar la necesidad de pensar 
e implementar acciones para superar estos desafíos actuales, que hunden sus raíces 
en siglos de colonialidad territorial, que enfrenta la territorialidad del pueblo, 
comunidades y familias Kamentza. 

   

 

 

                                                             
8 Documento presentado por la OZIP en la página: www.ozip.org.co 
9 Observatorio DH y DH Vicepresidencia de la República. 



COLOMBIA     
 

19 

 

Foto 13. Taita Auturo Jacamanejoy. 

Foto 13. Taita Aureliano Garreta 

Estratégias de r-existencia territorial frente a los desafíos actuales 

Hemos visto en los últimos anos que 
venimos visitado en valle de 
Sibundoy un interesante 
movimiento y organización social 
en torno a los problemas que 
enfrenta el pueblo Kamentza. Sin 
duda la cuestión territorial es el 
asunto que más preocupa al pueblo 
Kamentza por lo que han iniciado 
medidas en varios frentes. La lucha 
legal por las tierras ante el Estado 
ha sido una permanente en la 
relación del pueblo Kamentza con el 
Estado colombiano. Para las comunidades y sus líderes la defensa territorial es un 
tema esencialísimo en la pervivencia como pueblo.  

Uno de los líderes más reconocido en el proceso de defensa de sus territorios es el 
taita Arturo Jacanamejoy, para quien es claro que aunque los ancestros “no tuvieron 
estudio, pero tenían ese pensamiento de pensar en la vida y el futuro”, porque “el 
indio si no tiene un espacio seguro, prácticamente no puede considerarse como indio”. 
Para el taita Arturo existe una fuerte diferencia entre la mentalidad indígena y la 
mentalidad de los migrantes: “el indígena no ha sido con esa afición de tener finca, o 
convertirse en grandes ganaderos, sino mantener su chagra tradicional, por eso la 
gente de afuera dicen que los indígenas tienen tierra pero no la quieren trabajar 
porque son haraganes”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



COLOMBIA     
 

20 

 

Foto 13. Carmenza Tez 

Esta imagen del presente territorial de los Kamentza e Inga es apoyado por el 
testimonio del taita Aureliano Garreta, quien afirma que: 

“Nuestros abuelos, nuestros mayores, dejaron territorios donde hay lugares muy importantes, 
lugares sagrados. Donde hay humedales, ríos, plantas medicinales, cacería. Todo eso se ha ido 
perdiendo porque la presión de la colonización, de las vías de infraestructura vial, de las vías de 
energía, todo eso ha ido limitando en los espacios territoriales” (…) En Mocoa, en las tierras 
municipales hay mucha gente desplazada, tanto indígenas como campesinos y 
afrodescendientes”.  

Ante esta realidad de des-configuración territorial resalta el taita Aureliano: 

“En el pueblo nosotros no tenemos nada que hacer, no tenemos nada que hacer. Nosotros 
vivimos allá, en nuestro territorio, de nuestra chacra, de nuestra producción, de la cacería, de la 
pesca, de la recolección, de la cultura espiritual. De todo lo que somos nosotros. Pero eso, sin 
territorio no se puede”. 

El taita Aureliano y Arturo son dos incansables luchadores por el tema territorial de 
sus pueblos Kamentza e Inga, respectivamente. Para el taita Arturo el horizonte de la 
lucha se ve en los siguientes términos:  

“Entonces nosotros queremos, en esta oportunidad, lo poco que nos queda poder constituirlos 
o declararlo como Resguardo Indígena para que nuestras futuras generaciones tengan un 
espacio libre. Y mediante ese espacio poder mantener y recuperar nuestra propia autonomía. 
Autonomía tanto del espacio territorial y también el espacio le permita tener su seguridad 
alimentaria”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Este horizonte es compartido por Carmenza Tez, quien ha acompañado todos los procesos 
recientes de r-existencia territorial: legales, institucionales, organizativos, culturales, y quien 
agrega que:  

“Al recuperar la seguridad alimentaria se recupera parte de la autonomía. Y al recuperar parte 
de la autonomía también tendríamos que seguir tomando, con autonomía, el control sobre el 



COLOMBIA     
 

21 

 

territorio. Y al entrar en control sobre el territorio entonces entraríamos a ser una cultura 
fuerte y una cultura que podrá vivir otro tiempo”. 

Teniendo en cuenta la sensibilidad del pueblo Kamnetza en torno a la defensa de su 
territorialidad, como defensa de sus formas de vida. Quisiéramos subrayar tres 
campos en donde visibilizamos estrategias importantes de r-existencia territorial: a) 
el proceso de construcción del Plan Salvaguarda, b) las movilizaciones por los temas 
de afectación directa al territorio con la variante San Francisco – Mocoa, 
megaproyectos y concesiones mineras, así como c) iniciativas auto-gestionadas 
diversas por los jóvenes Kamentza e Inga en defensa de sus culturas.  

 

El proceso del Plan Salvaguarda 

Si bien el Plan Salvaguarda deviene de la obligación del Estado surgida por el auto 004 
de la Corte Constitucional que mencionamos, los recursos destinados por el Estado 
permiten sustentar un proceso social para pensar lo que está pasando y la manera 
como desde adentro de puede caminar hacia la superación de los desafíos 
territoriales, que son los desafíos para la continuidad de la vida de los Kamentza.  El 
pueblo Kamëntšá inició la fase de implementación del eje de gobierno Propio, en los 
meses de febrero, marzo y abril de 2014, con encuentros que “permitieron construir la 
estructura de gobierno propia; escuchando a los niños (as) jóvenes, mayores, 
mamitas, taitas, autoridades ancestrales, médicos tradicionales, docentes, 
profesionales, lideres”, buscando que “hoy y siempre se garantice el derecho mayor de 
vivir en comunidad”. El proceso construido, según el propio documento producido  

“convoca al Pueblo Kamëntšá a continuar fortaleciendo colectivamente el pensamiento propio 
desde la práctica, en el diario vivir, desde la familia y la urgencia colectiva de hablar la lengua 
Kamëntšá en todos los espacios, en la filosofía de Kanÿe tsakëng ká, o kanÿe tsokëng ká, para 
volver al camino de la unidad y la familia Kamëntšá”. 

El proceso realizado en torno a la construcción del documento del Plan Salvaguarda 
buscó ser fiel a la forma temporal/espacial del conocimiento Kamentza, de allí su 
propuesta metodológica denominada de “JENEBTBIAMAN Y JENOYEUNAYAM”, y 
definida como: 

“ruta o camino, mediante el cual el ser Kamëntšá conversa, concerta y toma decisiones a nivel 
familiar, de autoridad y comunitario. Desde la cosmovisión Kamëntšá, esta ruta, este camino, 
lleva al reencuentro con el origen, con la ley natural, es el camino para entender el 
pensamiento” 

El Plan Salvaguarda destaca el valor de la “prevención que se da en varios niveles” 
desde la familia con la palabra de Yayát (padres) con el fin de orientar a los hijos 
desde una formación propia, hasta en: 

“espacios como el shinyak y jajañ donde se hace posible Jenebtbiaman y Jenoyeunayam para 
lograr conversar y ponerse de acuerdo” (…) “otra forma de prevención y protección 



COLOMBIA     
 

22 

 

corresponde a la espiritualidad que permite orientar la vida del pueblo Kamëntšá a través de la 
relación directa con la naturaleza el conocimiento botánico y las ceremonias rituales como 
tomas de biajiy (yagé)” (…)rituales de paso previenen, protegen y atienden la vida de los 
integrantes del pueblo Kamëntšá trazando un buen camino para que no se pierda el 
pensamiento y arraigo a la tierra; a partir de esa conexión con tsbatsána mamá (madre tierra), 
logra respetar todos los espacios de vida cumpliendo un ciclo natural atado a un proceso de 
vida Kamëntšá propio”. 

La metodología Jenetbiaman Jenoyeunayam, tiene los siguientes pasos:  

“1. JENOJUABOYAN: es idear, pensar, ordenar, planear, identificar necesidades, oportunidades 
actividades y acciones de trabajo; 2. JOTSANAN: dar el paso, accionar, caminar hacia el lugar de 
encuentro en el hacer de pensamientos y realidades, 3) JENCHUAYAN: es el saludo con respeto 
que registra un encuentro anterior. El proceso ha permitido generar encuentros entre familias 
para compartir la palabra alrededor de lo que el pueblo plantea para ser fortalecido; 4. JOBJAN 
ó JENOBJAN: la atención, invitación a entrar, a estar, iniciar y compartir; 5. JENEBTBIAMAN: es 
el encuentro para sentarse a dialogar incluye la participación integral de la comunidad donde 
niños, jóvenes, adultos y mayores tienen la oportunidad de compartir y transmitir sus 
conocimientos, sentimientos (jtenebiajuam), desde sus propias experiencias de vida en torno a 
una necesidad de diferente índole; 6JOUENAN, JOYEUNAYAN: se refiere al proceso de oír y 
escuchar el mensaje para poder responder de forma espontánea o reafirmar dependiendo de lo 
comprendido. Jouenan no solo la palabra humana sino todo lo que comprende la naturaleza: 
plantas, animales, ríos, etc. JOYEUNAYAN: escuchar con todos los sentidos e interiorizar el 
mensaje; 7. JENANJAN: el brindar alimento, es complementario no es de un orden estricto, 
puede estar al comienzo, en medio o al final; 8. JENJUAN: intercambio de conversación dirigido 
a un tema específico, que aún no está ni en acuerdo o desacuerdo según la participación. 
Jenjuan, es el proceso que resulta de una conversación espontanea donde se ha escuchado, se 
ha interpretado el pensamiento, la vivencia, la historia, donde está presente JENATSËTSAYAN Y 
JENTJAYÁN: Para el pueblo Kamëntšá el respeto a la palabra y el intercambio de saberes a 
través de la oralidad es fundamental para compartir y transmitir el conocimiento; 9. 
JENOYEUNAYAM: acuerdo entre las partes en el ejercicio de la conversación y el compartir de 
la palabra; JTENOYEUNAYAM (JEBTSENOYEUNAYAN), es el resultado del proceso de 
conversación natural y espontaneo de las partes donde hay un acuerdo, no está determinando 
en bien o en mal, puede estar en acuerdo o en desacuerdo, no es estrictamente el acuerdo 
positivo; 10. JTISENOBJAN: Si todos los espíritus les permite volverse a encontrar, siempre 
tienen la esperanza de volverse a encontrar, por tanto estará presente la invitación y 
motivación para un próximo encuentro, 11.  JTOCHUAYAN: Agradecimiento con respeto a la 
oportunidad de haber compartido la palabra”.  

Esta metodología se resume en el siguiente gráfico, que fue construido de forma 
colectiva, con diferentes versiones, hasta llegar a esta versión pintada en una pared 
central del Cabildo, y que presenta el espacio-temporalidad de las relaciones sociales 
vitales de existencia Kamentza: 



COLOMBIA     
 

23 

 

Figura 3: Mural visión propia de la metodología “JENEBTBIAMAN Y JENOYEUNAYAM” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Según los 
autores del Plan, “es una metodología que permite reordenar nuestro modelo de 
convivencia social a través de la confianza que acerca y fortalece”. Agrega que es 
necesario “remediar afectaciones externas que el pueblo ha padecido”, no obstante es 
un cuidado primordial y por ello “una de las primeras tareas es fortalecer el uso de las 
diferentes prácticas al interior del pueblo, experiencias que permitan no volver a 
repetir lo que ha ocasionado daño al Pueblo y fortalecer el nivel interno”, relacionado 
de esta manera una conciencia de la “prevención, la atención y la protección vienen 
ligadas en el quehacer cotidiano desde el pensamiento originario para garantizar que 
las afectaciones sufridas no se repitan”. 

Para el Plan la gobernabilidad del Pueblo Kamentza debe entenderse como el servicio 
comunitario realizado por las autoridades ancestrales en procurando “mantener la 
unidad desde la familia y la comunidad, el libre ejercicio de sus derechos 
fundamentados en la ley natural y de pervivencia bajo los principios naturales de”:  

“Servicio: Implica la representación del Pueblo de forma desinteresada y solidaria para guiar, 
orientar, defender, velar por la pervivencia y los intereses colectivos bajo los valores de 



COLOMBIA     
 

24 

 

humildad, razón bojanÿá “respeto a la palabra”, capacidad de escucha, consejo y ejemplo de 
vida. Unidad: El Pueblo Kamëntšá mediante las prácticas colectivas se unen para 
Jenajabuacham “ayudarse mutuamente” para mantener su identidad. Autonomía: implica el 
libre ejercicio de sus derechos y obligaciones que como Pueblo han fundamentado para 
mantenerse y no están por fuera de su cosmovisión. Respeto: Debe demostrarse en el 
comportamiento correcto que es el reflejo de la enseñanza dada en la familia y se manifiesta en 
su entorno, momentos y espacios, es un principio que brinda tolerancia, confianza, y 
credibilidad”. 

El Plan resume esta concepción holística de relación social Kamentza  en la siguiente 
figura, que presenta las múltiples escalas del ser y de la acción, desde el pueblo hasta 
la familia, de lo micro a lo macro, de lo público a lo cotidiano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El Plan ve como problemático dejar influenciar la gobernabilidad interna con los 
procesos de participación del Estado. Para el Plan la participación en elecciones 
locales, regionales y nacionales, implica participar en un sistema “que no sólo es 
distinto, sino en gran parte opuesto a los principios naturales de convivencia y 
organización social lo que ocasiona desintegración familiar y comunitaria por la 
adopción de modelos proselitistas, que buscan beneficios particulares y no colectivos”. 

La siguiente figura representa las relaciones del territorio físico con las autoridades 
que cuidan de la territorialidad ancestral, y que los Kamentza expresan con el 
concepto de “Bêngbe Luar”, que significaría: “Nuestro territorio” y autoridades 
(personas con un dominio del conocimiento o saber) que cuidan de este principio con 

Figura 4: Justicia y gobernabilidad en toda la estructura social del Pueblo Kamëntšá.  



COLOMBIA     
 

25 

 

Figura 5: Bêngbe Luar. Territorio físico – espiritual y sus autoridades ancestrales 

el espacio físico y espacio espiritual que liga al pueblo Kamëntšá con el Territorio 
ancestral”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Las autoridades y sus funciones son las siguientes: “Uatjabuanyá: cuidador, Tjañ-
uabuatmá: conocedor de la montaña, Jajaná: conocedor, caminante, Jajaguanÿá: 
cuidador de las cosechas, Bjacayá: minero, Tjañ shnan uabuatmá: conocedor de 
plantas medicinales de la montaña, Buyesh uabchcanok abuatma: conocedor de los 
nacimientos de agua.  

Teniendo este marco de comprensión de la cuestión territorial para los Kamentza, ysu 
necesidad de fortalecer en diferentes campos acciones, se plantean en el Plan las 
siguientes líneas de acción:  

- Crear la instancia apropiada para la gestión y salvaguarda del territorio del Pueblo Kamëntšá.  

- Promover la creación e implementación de una Plan de Ordenamiento Territorial indígena 
basado en la cosmovisión Kamëntšá que contenga estrategias jurídicas, administrativas, 
económicas y sociales para el cuidado, la constitución, saneamiento, ampliación, formalización, 
clarificación y reafirmación del territorio ancestral.  

- Elaboración de un diagnóstico sobre la tenencia de tierra del Pueblo Kamëntšá que permita la 
caracterización de tipologías de situaciones y dominios de recomendación para le gestión 
integral del territorio de acuerdo a la propia cosmovisión.  



COLOMBIA     
 

26 

 

- Consecución de tierras productivas y de conservación para las familias Kamëntšá.  

- Establecer mecanismos interinstitucionales que permitan la prevención, mitigación y en último 
caso la compensación por daños directos y por la degradación ambiental que afecten a familias 
Kamëntšá perjudicadas por la ejecución de proyectos infraestructurales dentro de los 
territorios. 

- Fortalecer el derecho natural y de origen en el marco de la consulta previa libre e informada, 
mediante procesos de capacitación y formación política de líderes y las bases indígenas del 
pueblo Kamëntšá, para incrementar la participación y apropiación en los procesos de consulta 
previa generando mayor incidencia en la toma de decisiones públicas. 

- Consolidar la creación de un observatorio territorial y ambiental del Pueblo Kamëntšá que 
permita la sistematización y el monitoreo constante tanto biofísica como socioeconómica del 
territorio ancestral del Pueblo Kamëntšá y sirva como mecanismo de comunicación en la toma 
de decisiones basadas en el reconocimiento de la existencia del Pueblo Kamëntšá cuando sea 
necesario lidiar con entidades que se traslapan y planean tener injerencia sobre el 
ordenamiento del territorio del Pueblo Kamëntšá.  

- Elaborar diagnósticos para determinar la tenencia real de vivienda de las familias del Pueblo 
Kamëntšá.  

- Crear y diseñar programas para la construcción y mejoramiento de viviendas dignas acordes a 
la cosmovisión del Pueblo Kamëntšá.  

- Elaborar diagnósticos que reflejen el estado actual de la prestación de servicios públicos del 
Pueblo Kamëntšá.  

- Elaborar y desarrollar planes para la construcción y ampliación de infraestructura para 
garantizar la prestación de servicios públicos domiciliarios al Pueblo Kamëntšá.  

Estos son los elementos más sobresalientes de la cuestión territorial del pueblo 
Kamentza dentro del Plan Salvaguarda, pero que desde su visión holística, son 
complementados con pensamientos líneas de acción en otras áreas, como: 
TSAKËNGKÁ JTENBUATËMBAM JTSATABOUANTŠAM: “Educación y familia”, BËNGBE 
OSERTANAN: Soy cultura”, TŠABE EBIONÁN Y CABËNGBE SHNÁNËNGAM: Salud y 
medicina ancestral” y KABËNGBE JAJAÑAM, ENANGMENÁN Y KROSENANÁM: 
“Economía propia del pueblo Kamentza”. 

El Plan, acaba llamando la atención de que están líneas de acción que recogen la 
cosmovisión Kamentza, y su forma de entender y buscar soluciones desde lo interno y 
lo propio, solo dará frutos con el debido acompañamiento de las comunidades. Señala 
igualmente que “es URGENTE implementar las acciones propuestas en las líneas de 
acción del Plan Salvaguarda, teniendo en cuenta que la única posibilidad viva de 
retomar todo lo propio está encerrado en los secretos de la lengua Kamëntšá y solo 
con el acompañamiento y liderazgo de los mayores y mayoras y la comunidad, será 
posible este proceso de fortalecimiento y reconstrucción de la cultura Kamëntšá”.  

 

 



COLOMBIA     
 

27 

 

Foto 14, 15, 16: Movilizaciones bajo el lema “por la tierra, 

por la vida, por nuestra existencia”. Fotos Cacique 

Tamabioy 

 

Movilizaciones contra las afectaciones territoriales megaproyectos y 
minería 

La llegada de los megaproyectos, en especial la construcción de la variante San 
Francisco – Mocoa, y las concesiones paralelas a empresas mineras transnacionales, 
ha provocado una importante movilización del pueblo Kamentza en defensa de su 
territorio. Las autoridades han emprendido acciones legales, pero también medidas 
de hecho como cierre de vías y caminatas en los centros urbanos y principales vías, así 
como toma de obras, como el caso del rio que estaba siendo afectado por la extracción 
de permanente por medio de extracción con volquetas de material de piedra, 
produciendo gran afectación del medio ambiente. Las diferentes movilizaciones 
convocadas y el proceso social que sustenta estas acciones recrean la conciencia de la 
r-existencia territorial Kamentza como pueblo, con un importante involucramiento 
intergeneracional de taitas, mamitas, jóvenes, niños y niñas que prometen nuevas 
generaciones de r-existencia desde sus cosmogonías, y su derecho a ser y vivir 
diferentes, en una alteridad frente a los homogenizaciones discursos de la 
modernidad y el desarrollo que se les imponen. Esta otredad, reivindica sus territorios 
como garantía material y espiritual de estos otros mundos, que reclaman su derecho a 
existir. 

  

La construcción de la carretera San Francisco – Mocoa, hace parte de las obras del Eje 
Amazonas de la IIRSA (Iniciativa de Integración de la Infraestructura Suramericana), 
que busca vincular Belem Do Para con Tumaco, potenciando así las empresas de 



COLOMBIA     
 

28 

 

Foto 17: Entrevista Jaime Chindoy.  

 

extracción masiva de recursos naturales, como empresas mineras, petroleras, 
agroindustriales, viabilizando a su vez su exportación por los puertos del Pacifico 
hacia el mercado asiático. La zona por donde está siendo construida la carretera es 
considerada por el pueblo kamentza parte de su territorio humanizado 
ancestralmente, no solo tiene su camino ancestral Sachamates, con el cual como vimos 
se comunica el mundo andino y el mundo amazónico, y que además se considera 
complejo de nacimiento de aguas en donde los mayores ordenaron no poblar, sino 
conservar, pues sería fuente de vida, materializada tanto en fuentes de agua como de 
plantas medicinales que solo allí se saben encontrar. 

En un acta de negociación con el gobierno se cita la denuncia sobre “conflicto armado 
en los territorios indígenas; presencia de multinacionales en territorios indígenas 
para la explotación de la minería, hidrocarburos, y demás recursos naturales, y la 
construcción del tramo de la variante San francisco – Mocoa” (Acta Gran Minga de 
Resistencia10) obra que además se ha venido realizando sin la respectiva consulta 
previa. En el mismo blog se denuncia:  

“En el marco del Plan IIRSA (Iniciativa de Infraestructura Regional para Suramérica), el 
corredor Multimodal Tumaco – Belém do Pará, Eje Amazonas, tiene un tramo que se denomina 
la Variante San Francisco- Mocoa. Este tramo, de 47 kilómetros cruza el Territorio Ancestral de 
los pueblos Inga y Kamëntzá, poseído, conservado y protegido con gran celo por estos pueblos 
con su biodiversidad, riqueza natural y ambiental. (…) Es un proyecto financiado por el Banco 
Interamericano de Desarrollo, cuyo propósito central será facilitar la extracción sistemática de 
recursos naturales (petróleo, agua, minas, conocimiento tradicional, riqueza natural)”. 

Y es que si bien en la población urbana en 
general celebra la construcción de la vía, 
la mayoría de los representantes de la 
organización indígena tienen muy claras 
cuáles serán las consecuencias y quienes 
los beneficiados. Como lo indica Jaime 
Chindoy Jamioy, del pueblo kamentsa:  

“La variante no es solamente la cercanía 
de lo que es el Alto Putumayo con el Bajo 
Putumayo sino que también tiene otro 
propósito que es el que nos preocupa a 
nosotros como pueblos indígenas del Alto 
Putumayo, como Kamentzas y como Ingas 
que tiene que ver con la explotación de 
los recursos naturales. Ya tenemos 
claridad de cuáles son los intereses 

                                                             
10 Acta de reunión de la Gran Minga de Resistencia por la Defensa de los Derechos de los Pueblos 
Indígenas del Putumayo, Alta, Media y baja Bota Caucana y el corregimiento de Jardines de Sucumbios. 
Lugar: Resguardo de Condagua. Municipio de Mocoa. Departamento del Putumayo. 25 de Julio de 2012. 



COLOMBIA     
 

29 

 

Foto 18, 19, 20: Movilizaciones visita presidente. Cortesía Cabildo Indígena.  

 

después de hecha la variante entonces también al mismo tiempo hay la preocupación de cómo 
vamos a seguir nosotros, afrontar todas estas situaciones que se vienen y los impactos que se 
van a generar de tipo social, de tipo económico, político, porque también se trata de debilitar la 
parte organizativa sociopolítica nuestra, propia. 

El taita Aureliano Garreta, señala igualmente que son los intereses mineros y 
petroleros los que están atrás de la construcción de la variante San Francisco – Mocoa:  

“No es solamente la vía. Porque ya le comentaba hace rato el mapa minero que hay en el 
Departamento de Putumayo que lo socializó, que lo presentó el mismo Ministerio de Minas y 
Energía, nos muestra que todo este territorio está proyectado para minería. Por donde viene la 
variante está para la minería también”.  

Jaime Chindoy agrega además que el Alto Putumayo “por estar colocado en el macizo 
colombiano, es generador de agua. Entonces esto lo vuelve atractivo para agencias que 
de pronto tienen intereses frente a lo que tiene que ver con servicios ambientales”. 
Carmenza Tez, lideresa muy activa en las movilizaciones y en la gestión de las 
demandas que las comunidades colocaron ante la justicia, que fueron no favorables a 
los indígenas, tiene muy claro que “el objetivo central es la extracción de todos los 
recursos naturales que hay, no solo en la amazonia colombiana, sino en toda la 
amazonia suramericana. Hay un conflicto social y también hay un conflicto territorial”. 



COLOMBIA     
 

30 

 

Foto 21: Entrevista Jacinta Jamioy.  

 

La líderesa Jacinta del Rosario 
Jamioy Ceron, del pueblo kamentsa, 
que se destaca por la fuerza de su 
voz y la expresión de sus palabras, 
nos señala en este mismo sentido, 
pero con más contundencia, que: 

“el famoso proyecto IIRSA es 
infraestructura, minería y 
ocupación de nuestro espacio. A 
ellos lo que les interesa es el 
proyecto porque va a generar, 
según ellos, recursos aquí, va a 
generar recursos a varias partes y yo 
digo, nosotros no solamente podemos 
vivir de la plata. Nosotros para poder vivir necesitamos el agua y el aire, el oxígeno, que es lo 
que nos mantiene a nosotros. Se acaba eso y yo no creo que podamos respirar con un poco de 
plata y, de pronto, en los bolsillos”. 

Frente a la claridad que tienen los miembros del pueblo Kamentza sobre lo que vienen 
atrás de la carretera, se han convocado múltiples reuniones informativas, de debate, 
de decisión, buscando generar el mayor grado de movilización social Kamentza, pero 
también buscando sensibilizar a la población mestiza de los cascos urbanos, 
recibiendo gran apoyo en sus movilizaciones. Como lo señala Judy Jacamanejoy, “se 
hizo posible convocar a toda la comunidad y a todos los líderes tanto comunitarios 
como líderes espirituales, nos acompañaron en una movilización en donde el lema era 
“Por la tierra, por la vida, por nuestra existencia” Eso era lo que gritábamos nosotros a 
viva voz. Y en el sentido que en ese entonces era demostrar al mundo cuál era la 
realidad y de qué forma nuestra comunidad iba a ser afectada con la vía. 

En un bloq que presenta las acciones de movilización y un comunicado a la opinión 
pública, fechado en el 16 de octubre de 2014, reivindican: 

“a todas las autoridades del orden local,  nacional e internacional la EXIGENCIA del respeto a 
los derechos territoriales como  HABITANTES ANCESTRALES DEL ALTO PUTUMAYO  Y 
HEREDEROS DE TAMOABIOY. (…) Esta reafirmación en vista de los MECANISMOS 
ANULATORIOS QUE PROCLAMAN LA NO EXISTENCIA  Territorios Ancestrales de los Pueblos 
Inga y Kamëntsá  en el alto Putumayo lo que ha permitido: la instalación de megaproyectos 
como la Variante San Francisco – Mocoa, una Iniciativa de la IIRSA,  la instalación de 
pretensiones de minería transnacional como la explotación de diamantina en el resguardo 
colonial de San Andrés del Pueblo Inga por ANGLO AMERICAN, la expansión de proyectos de 
bio-prospección para usurpar conocimiento ancestrales asociados a la biodiversidad” (…) “A 
los observadores de derechos humanos, llamamos a ser garantes de los derechos exigidos y las 
denuncias que puedan derivarse frente a amenazas que pongan en riesgo la vida de los líderes 
de los Pueblo Inga y Kamëntsá y de la población originaría del territorio ancestral”.    

Los llamados a las movilizaciones han sido cada vez más concurridos y, gracias a sus 
campañas informativas, cuentan cada vez más con participación de mestizos del casco 



COLOMBIA     
 

31 

 

urbano que saben que las consecuencias nefastas no solo serán para los indígenas sino 
para toda la población del valle urbana y rural. Como bien lo señalan en un 
comunicado, llamando a la convivencia de todos los sectores, incluso de los que han 
llegado al valle en los últimos dos siglos, para que puedan todos vivir en armonía 
entre seres humanos y la naturaleza:  

“Los Pueblo Inga y Kamëntsá del Alto Putumayo reafirmamos permanentemente nuestro lugar 
de origen por la conexión con nuestro suelo, por los caminos andino-amazónicos que 
caminamos, por la relación con nuestros ríos, los vientos, el sol y la luna que día tras día 
recorren el espacio para indicar nuestras estaciones agrícolas de siembra, cosecha... de la 
festividad de encuentro y regocijo entre familias milenarias a través del Karlos Turrinda y 
Bëtsknaté... esa es la vida que nos identifica y que reafirmamos física y espiritualmente en la 
cotidianidad,  innegable para todo habitante que ha compartido por más de 2 siglos el mismo 
espacio. 

Este llamado no es solo a los mestizos del valle de Sibundoy, sino que viene gestando 
un proceso organizativo de nuevas dimensiones, en un departamento en donde el 
movimiento social campesino e indígena fue duramente perseguido por la violencia en 
la década de 1990, y 2000, pero que recientemente recobra una nueva vitalidad para 
seguir r-existinedo. Como lo señala el taita Aureliano:  

“Hace cuatro o cinco años venimos en una reunión, que se llama Minga de Resistencia por la 
Defensa de los Derechos Fundamentales viendo la posibilidad de que el gobierno, por lo menos, 
reconozca nuestro territorios. De que no se proyecten la explotación de hidrocarburos, minería 
en nuestros territorios. En la Minga hemos dicho bienvenidos todos los pueblos, todas las 
organizaciones. Entonces contamos con autoridades del Valle de Sibundoy, con la Mesa 
Permanente del Pueblo Cofán, con la Asociación de Cabildos Indígenas del Pueblo Awá, con la 
Asociación de la Consejería del Pueblo Nasa. Y todos los pueblos y todas las organizaciones en 
la Minga de Resistencia por la Defensa de los Derechos Fundamentales, porque estamos 
trabajando pueblos indígenas del Putumayo, alta, media y baja Bota Caucana y el 
Corregimiento de Jardines de Sucumbíos, de Ipiales, Nariño, todos buscando la forma de decirle 
al gobierno, de decirle al Estado nosotros estamos aquí, estamos reclamando nuestro territorio, 
estamos reclamando nuestros derechos fundamentales para seguir perviviendo como pueblos”. 

Los procesos sociales de movilización que hemos observado en los últimos años han 
sido nutridos por la acción de un buen grupo de jóvenes Kamentza e Inga, que junto a 
sus taitas  y mamitas, y llevando niños y niñas en el camino exigen su derecho a su 
herencia cultural y territorial de sus ancestros.  

 

Iniciativas auto-gestionadas diversas 

En el valle de Sibundoy existe un movimiento juvenil diverso que se moviliza en varios 
frentes culturales, artísticos, políticos, educativos, en las escuelas, en los centros 
culturales, en las plazas y zonas deportivas, en las calles y que ha sido soporte técnico 
y social de las movilizaciones sociales en defensa de la territorialidad originaria 
Kamentza e Inga, pero que como movimiento juvenil es independiente y 



COLOMBIA     
 

32 

 

autogestionado. Desde recorridos con los niños y niñas para que reconozcan y 
valoricen el sentido material y espiritual de su territorialidad, cineclubes, programas 
de radio, actividades recreacionales, escuelas, grupos de danza y música, en donde el 
valor de lo cultural, ligado al territorio tiene una importancia central, pero que 
además acompañan a la par a taitas y líderes del Cabildo en las demandas, gestiones, y 
movilizaciones en torno a los derechos del pueblo Kamentza.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Judy nos cuenta por ejemplo parte del trabajo que desarrollan con niños y niñas, de 
reconocimiento y valorización de los espacios territoriales y del propio ser Kamentza:  

“hemos realizado un ejercicio muy bonito con los niños para que a partir de las experiencias, de 
los recorridos en campo puedan observar este tipos de afectaciones. Con el sentido de que ellos 
empiecen a tomar conciencia de la necesidad de fortalecer, primero su propio ser, su primer 
territorio, y de la necesidad también de que empiecen a defender los espacios naturales”. 

Foto 20: Mural realizado por los jóvenes con el mensaje “no la mina”. 



COLOMBIA     
 

33 

 

Foto 22: Sala de lectura Taita Gabriel Tisoy Jamioy.  

 

Otro ejemplo de estas iniciativas lo 
constituye la sala de lectura Taita 
Gabriel Tisoy Mansajoy, en donde se 
recuperan historias ancestrales y se 
practican artesanías de los pueblos 
Kamentza e Inga, en una forma 
artística y pedagógica de trabajar con 
los niños y niñas la sabiduría e 
importancia de los saberes 
ancestrales de los pueblos y de la 
relación de los seres humanos con la 
naturaleza. Una de las coordinadoras 
de la sala de lectura es la artista 
plástica Rosa Tisoy, quien elabora una 
obra artística orientada a destacar la 
magia de la vida y la naturaleza, y 
nuestra profunda relación como humanos con sus principios.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Como la obra que podemos ver en la foto 24 y que 
fue presentada durante la reciente exposición  

 

 

 

 

Foto 23, 24: Obra artística Rosa Tisoy. Fotos de Rosa Tisoy. 



COLOMBIA     
 

34 

 

Foto 27: Cartilla de trabajo sobre saberes de los abuelos 

Haceres Decoloniales en la Universidad Distrital- Facultad de artes ASAB. Cuya obra 
venia acompañada del siguiente mensaje:  

“La tierra… es volver a lo propio para mi reconstruyendo cada día la memoria de los abuelos, 
que simplemente todo ya está hecho, solo es volver a recoger la semilla para compartirla, 
revivir en medio de un desconcierto. Como aromas, esencias, los colores de la tierra que ya 
están es solo llenarlo de magia de plasmar y compartir de cierta forma lo que los abuelos 
permiten que hoy comparta. Una memoria que tiene que ser cuidada, enseñada y cultivada. 
Compartida, Como una semilla que crece y que se transforma para compartir su esencia o su 
transformación”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Y es que estos jóvenes tienen un componente de migración hacia las ciudades de pasto 
y Popayán por razones de estudios, en donde consiguen articularse con los 
movimientos del Cauca y Nariño, tan importantes en el movimiento indígena 
colombiano. Estos Inga y Kamentza, que migran a las ciudades mayores de la región, y 
en algunos casos a Manizales, Medellín o Bogotá, regresan con un bagaje conceptual 

Foto 25, 26: Centro Cultural Tamabioy. 



COLOMBIA     
 

35 

 

analítico y de vida afuera, incluso algunos han salido a estudiar fuera del país, como el 
caso de Henry Mavisoy y sus estudios sobre medio ambiente en la Universidad de 
Para, Brasil, pero que en fin son personas que regresan con una fortalecida conciencia 
de la riqueza de lo propio y de la defensa de sus formas de vida.  

El aporte de estos jóvenes que migraron, estudiaron y regresaron, pero también de un 
grupo de jóvenes, hermanos, primos, sobrinos, y en general amigos que se suman a las 
acciones emprendidas en varios campos, es muy importante en el movimiento social 
crítico a los procesos de explotación minera, re-fortaleciendo sus cosmovisiones en 
relación con el territorio, como centrales para la vida, no solo indígena, sino de todos 
los seres humanos. Como bien lo señala Judy Jacanamejoy:  

“Para nosotros el territorio va más allá de la ocupación misma. O sea, si él está ahí, si la tierra 
está ahí, intacta y natural, eso es territorio también para nosotros. Que esté allí, que nadie la 
toque, que si el agua está allí, que esté allí. Que si las montañas están allí, sin ser habitadas, si no 
se cultiva allí frijol, maíz, lo que sea, pero están allí. Porque allí se está garantizando la vida. Es 
como si estuviéramos guardando para nosotros, para nuestros hijos. Pero si esa tierra se 
pavimenta entonces ya no tendría sentido y perdería todo ese valor espiritual”. 

Y continúa Judy: 

“Bajo ese discurso de desarrollo y de progreso es que se ha contaminado la mente de las 
personas. Desde los planes de desarrollo que son como transitorios también, mientras que un 
plan de vida, su nombre lo expresa, es de vida, acá se juega la vida de las comunidades (…) los 
medios de comunicación ejercen ese poder y esa presión en las comunidades y nos pintan las 
carreteras, nos pintas todas las obras de infraestructura como si fueran a traer las 
consecuencias más gratas para la comunidad y no es así. Para nosotros eso nos lo han enseñado 
nuestros mayores, o sea, el hecho de que estés pisando la tierra, eso es más valioso, el contacto 
directo con watsana mamá es más importante”. 

Jaime Tisoy también nos ofrece un excelente análisis de lo que han sido las 
continuidades de la colonialidad territorial. 

“El conflicto ideológico nace en primer lugar de la concepción diferente que tenemos de 
desarrollo frente a lo que el Estado promulga. El desarrollo de los pueblos indígenas busca la 
salvaguarda de la vida, integral. Y cuando busca, cuando uno pregunta cuál es el desarrollo del 
Estado y qué busca, pues ahí la salvaguarda de la vida no es primaria. En el momento en que ya 
se están ejecutando este tipo de políticas de desarrollo, lo que hemos visto no ha sido el 
mejoramiento de la calidad de vida.  

Y concluye aún Jaime:  

“siempre, después del descubrimiento, hemos venido siempre cada vez yéndonos como más a 
los rincones, la des-territorialización ha sido desde muchos años atrás, hoy es una nueva 
forma”. 

Para Carmenza Tez, lideresa importante en los procesos de defensa de los derechos de 
la comunidad, tiene muy bien fundamentadas sus visiones sobre el desarrollo que 
llega al valle:  



COLOMBIA     
 

36 

 

Foto 25: Recorrido de varios días de reconocimiento del territorio. 

Foto Carmenza Tez. 

“No comparto la idea de desarrollo que se nos vende porque la idea de desarrollo que nos está 
vendiendo el capitalismo mundial y con estos proyectos de la IIRSA es totalmente contraria a la 
vida normal que hemos llevado las poblaciones indígenas en armonía con la naturaleza. Es 
totalmente contraria. Es más, es destructora de ese equilibrio natural, de ese equilibrio 
armónico con la naturaleza. Por eso se está poniendo en riegos la vida no solamente de las 
poblaciones indígenas, sino la vida de todos los humanos en este planeta tierra”. 

Frente a estos desafíos, los Kamentza tienen claro que es urgente emprender medidas 
hacia afuera y hacia dentro, hacia afuera se gestionan las relaciones con el Estado y el 
capital, hacia adentro defendiendo los propios saberes y haceres, el ser como primer 
territorio, según nos dice Judy:  

“Y defender lo propio es prácticamente la defensa del primer territorio y el primer territorio 
como un espacio no solamente físico sino también simbólico. Entonces más bien yo veo la tarea 
y la necesidad de que en este momento se empiece a fortalecer lo propio, se empiece a retomar 
el origen. Para nosotros la evolución es volver a la raíz, volver al origen porque ahí está como la 
esencia del pueblo. De que no somos pueblos indígenas sino originarios, de que esta tierra es 
nuestra y que por lo tanto defenderla es nuestra tarea”. 

La riqueza cultural, artística, política de este grupo de jóvenes es vital en el proceso de 
relevo generacional de la r-existencia territorial en el valle de Sibundoy, que como 
ellos aseguran no solo garantiza la pervivencia del pueblo Kamentsa, sino también de 
los cientos de pueblos indígenas y no indígenas que viven en las partes más bajos de la 
cordillera y en las planicies que reciben las aguas que los Kamentsa cuidan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



COLOMBIA     
 

37 

 

Referencias bibliográficas 

Gómez López, Augusto Javier. El Valle de Sibundoy: El despojo de una heredad. Los 
dispositivos ideológicos, disciplinarios y morales de dominación. Anuario Colombiano de 
Historia Social y de la Cultura No 32. 2005. Pp. 51-73. 

Saransig Picuasi, Cesar. Aportes al ordenamiento territorial desde la cosmovisión de los 
pueblos indígenas. Tesis Título Magister Desarrollo Regional y Planificación territorial. 
Pontificia Universidad Católica del Ecuador, PUCE, Facultad de Ciencias Humanas, Escuela 
de Ciencias Geográficas. Quito, 2013. 

Zavaleta, Rene. Problemas de la determinación dependiente y la forma primordial. En: 
América Latina: Desarrollo y perspectivas democráticas. Costa Rica, 1982. 

Observatorio de DH y DIH, Vicepresidencia de la República. “Diagnóstico de la situación del 
pueblo indígena Kamsá o Kamentsá”. En: 
http://historico.derechoshumanos.gov.co/Observatorio/Documents/2010/DiagnosticoIndige
nas/Diagnostico_KAMS%C3%81.pdf 

Páginas en internet: 

http://puebloindigenacamentsabiya.blogspot.com.br/ 

http://www.ozip.org.co/2012/?page_id=35 

http://www.ozip.org.co/. 

Personas entrevistadas citadas: 

 Aureliano Garreta Chindoy. Pueblo Inga. Condagua. Municipio de Mocoa. 
Putumayo 

 Carmenza Tez Juagiboy. Pueblo Kamentsa. Representante en la demanda 
contra el Estado. 

 Jacinta del Rosario Jamioy Ceron. Pueblo Kamentsa. Lideresa Organización 
Indígena San Francisco. 

 Jaime Chindoy Jamioy. Pueblo Kamentsa. 
 Judy Jacanamejoy Chicunque. Pueblo Kamentsa. Antropologa Proyecto 

Educación Propia 
 Taita Arturo Jacanamejoy. Pueblo Kamentsa. 

Créditos 

Jóvenes, autoridades y líderes del Pueblo Kamentzá 

Sistematización realizada por Milson Betancourt, Laboratorio de Movimientos 
Sociales y Territorialidades de la Universidad Federal Fluminense (LEMTO-UFF) 

 

Valle de Sibundoy, octubre de 2015 

http://historico.derechoshumanos.gov.co/Observatorio/Documents/2010/DiagnosticoIndigenas/Diagnostico_KAMS%C3%81.pdf
http://historico.derechoshumanos.gov.co/Observatorio/Documents/2010/DiagnosticoIndigenas/Diagnostico_KAMS%C3%81.pdf
http://puebloindigenacamentsabiya.blogspot.com.br/
http://www.ozip.org.co/2012/?page_id=35
http://www.ozip.org.co/

