=

0
E

0 R

VIMIENT
GIoNA

v
>—O

COLOMBIA !

| R R

Pueblo Kaméntsa y su R-existencia territorial: De Pueblo en via de
extincion a pueblo que fortalece su pensar y hacer propios como
“Primer Territorio”1

“BENGBE LUARENTS SBOACHANAK MOCHTABOASHENTS JUABN, NEMORIA Y BEYAN”,

“Sembremos con fuerza y esperanza el pensamiento,
la memoria y el idioma en nuestro territorio”

(Plan de Salvaguarda, Pueblo Kamentza)

Territorio Kamentza

Mapa 1. Ubicacién Territorio

El Pueblo Kamentza, también denominado Kamsa4, Kamentza en Surameérica

Kaménts$a, Camsa o Kamns4a, habita su territorio ancestral
en el valle de Sibundoy, en medio de las montafias
orientales de los Andes colombianos del Sur, en un
espacio de transicion e integracion de los mundos andinos
y amazonicos. El pueblo Kamentza cuenta con cabildos? en
los municipios de Sibundoy, San Francisco, Mocoa, Orito,
Villa Garzén, San Miguel y Bogota. Su mayor presencia
estd en el Alto Putumayo, que en los municipios de
Sibundoy y San Francisco, pero con una importante
migracion hacia el Medio Putumayo, en los municipios de
Mocoa y Villa Garzon. Las comunidades sobre las que se

sustenta este caso corresponden a aquellas que viven en el

1 Este sentido de territorialidad e identidad como primer territorio es una inspiracién de Judy
Jacanamejoy Chicunque, lideresa muy activa junto con su familia en la movilizacion del pueblo
Kamentza en defensa de sus derechos.

2 Cabildo, que viene del latin “capitulum”, es una forma de organizaciéon del gobierno y su
institucionalidad, que es introducida en Abya Yala / América Latina durante el régimen colonial. El
cabildo, también denominado como ayuntamiento o concejo, tiene la funcidon de ser el representante
legal y ocuparse de los asuntos de la ciudad o villa. En el caso de los pueblos indigenas de Colombia, la
forma en la que se les reconoce su autogobierno es por medio de la concesién de cabildos propios.
Segun el Decreto 1088 de 1993, por el cual se regula la creacion de las Asociaciones de Cabildos y/o
Autoridades Tradicionales Indigenas, en su articulo 2 se les define como “una entidad publica especial,
cuyos integrantes son miembros de una comunidad indigena, elegidos y reconocidos por ésta, con una
organizacidén sociopolitica tradicional, cuya funcién es representar legalmente a la comunidad, ejercer
la autoridad y realizar las actividades que le atribuyen las leyes, sus usos, costumbres y el reglamento
interno de cada comunidad”.



Valle del Sibundoy y en las montafias de altura que lo rodean en las estribaciones del
Macizo Colombiano, la estrella hidrica mas importante de Colombia, y por ello lugar
de miles de fuentes de agua, con cuerpos lagunares en la Alta Montafia, pAramos y
ecosistemas ricos en flora y fauna. El municipio de Sibundoy cuenta con mayor
densidad poblacional Kamentza, y en la esquina de su plaza principal se ubica el
principal centro administrativo del pueblo Kamentza, las instalaciones del Cabildo de
Sibundoy, siendo ademas muy presentes en la iconografia del parque central con la
presencia de una serie de estatuas relativas a la cosmovisiéon Kamentza. De acuerdo
con el Cabildo al 2014 habitan en el municipio de Sibundoy 6.029 indigenas Kamentza
distribuidos en 1476 familias, que corresponden al 58% de la poblacién total

=

0
E

0 R

VIM
¢

X

O
t

|
A

COLOMBIA

Kamentza, asi como al 42% de la poblacién del municipio.

Foto 1. Cabildo y monumentos a la cultura Kamentza en el parque munlclpal de Slbundoy.

Se llega al municipio de Sibundoy por
carretera desde la ciudad de Pasto,
capital de Narifio en un viaje de casi 2
horas que atraviesa un complejo de
paramos y bordea la laguna de la
Cocha hasta llegar al valle rodeado por
montafias que superan los 3500
metros de altura. Desde ahi se
desciende a Mocoa, Capital del
Departamento del Putumayo a unos 80
km en un viaje de dos horas y media.

i

Mapa 2. Ubicaciéon Municipio de Sibundoy.

>—O



COLOMBIA

Las coordenadas geograficas son 1°12'12"N 76°55'09"0.

Un caso de r-existencia territorial y cultural

Como buena parte de los pueblos
indigenas de Colombia, usurpados,
despojados, excluidos, arrinconados,
debilitados por las politicas de la
colonia, del Estado y de las empresas,
y vulnerados por el conflicto armado,
los Kamentsa han sufrido antiguos y
nuevos procesos de colonizacion
territorial, y han tenido que
reinventarse constantemente para
poder seguir perviviendo como
pueblo. En esta presentacién
quisiéramos destacar la importancia
que tiene la vitalidad de la r-
Foto 2. Anciana trayendo lefia al final de la tarde. existencia actual de los jévenes
Kamentsa, ante la confluencia de dos
hechos que los afectan gravemente: por un lado, la llegada de la Iniciativa de
Integracion de Infraestructuras de Suramérica, IIRSA, que viene provocando y
profundizando conflictos territoriales con los pueblos indigenas, y por otro lado, la
declaratoria de ‘pueblo en vias de extincién’ dada por la Corte Constitucional en el
auto 004 de 2010.

Las comunidades indigenas del Pueblo Kamentsa han sufrido diversas formas de des-
re-territorializacién a partir de imposiciones de ordenamiento territorial vertical y
ajeno a sus voluntades e intereses, subordinandolos. Si bien en el Putumayo tenemos
un tardio proceso de colonialidad territorial a diferencia del resto del pais, pues hasta
hace medio siglo como espacio geografico habia vivido tan solo dos importantes
frentes: la extraccion del caucho y las misiones en el Alto y Medio Putumayo, pero que
en los ultimos 50-60 afios con los inicios de la explotacidn petrolera, la llegada masiva
de campesinos excluidos del interior del pais, la proliferacion de los cultivos de coca,
y la alta presencia de actores armados: guerrillas, paramilitares y militares vivira/vive
una profunda violencia, que afectara en especial la vida de indigenas y campesinos en
sus territorios. Estas complejas tensiones territoriales se profundizan con la llegada
de las obras de infraestructura de la IIRSA, que en especial significan el
potenciamiento de la explotacion petrolera, minera y de los monocultivos extensivos,



http://tools.wmflabs.org/geohack/geohack.php?language=es&pagename=Sibundoy&params=1.2033333333333_N_-76.919166666667_E_type:city

=

0
E

0 R

VIMIENT
GIoNA

v
>—O

COLOMBIA !

| R R

economias foraneas que se instalan en el Valle de Sibundoy, y en el Putumayo, y que
traen graves afectaciones a los territorios y vidas de los Kamentza.

Por otro lado, en el afio 2009 la Corte Constitucional de Colombia, preocupada con la
situacion de varios pueblos indigenas que afectados en especial por el conflicto
armado y el desplazamiento forzado, asi como por otros procesos socioeconémicos,
que en conjunto inviabilizan su subsistencia, publica el auto 004 con el cual incluye al
pueblo Kamentsa dentro de los 34 pueblos indigenas en riesgo de extincion y llama al
Estado colombiano a tomar medidas urgentes ante el “alto riesgo de exterminio
cultural o fisico”. La Corte Constitucional identifica una serie de factores comunes, que
constituyen “los troncos principales de la confrontacién que se cierne sobre los
pueblos indigenas”: (1) las confrontaciones entre actores armados sobre territorios
indigenas, (2) los procesos bélicos que envuelven activamente a los pueblos y
comunidades indigenas y sus miembros, (3) los procesos territoriales y
socioeconomicos conexos al conflicto armado que afectan sus territorios y culturas.
Para la Corte Constitucional es claro que “estos factores operan sobre la base de una
serie de procesos territoriales y socioeconémicos que, sin tener relacion directa con el
conflicto armado, resultan exacerbados o intensificados por causa de la guerra”.

Estos dos graves hechos, la arremetida del
capital transnacional con el proyecto IIRSA y
la explotacion intensiva de la naturaleza y los
seres humanos que habitan el Putumayo, asi
como la declaratoria como pueblo indigena
en peligro de extincion, dan un campanazo
de alerta a los Kamentza, quienes desde su
organizacion vienen reuniéndose, pensando
y actuando con diferentes medidas desde los
Cabildos, pero donde sobre sale la vitalidad y
movilizacién de un nutrido movimiento de
jovenes, articulados o no con los cabildos
indigenas, que se moviliza en varias acciones
de r-existencia territorial. Estos jovenes, no
solo demuestran, como veremos, una
compleja comprension de los procesos que
afectan sus vidas al interior de las politicas
del Estado colombiano y las fuerzas
econdmicas dominantes, sino que evidencian diversas voluntades y practicas de
defensa de sus vidas y sus territorialidades, para garantizar la pervivencia de su
cultura y su pueblo.

Foto 3. Anciana en la Asamblea de socializacion
del Plan Salvaguarda.



Esta coyuntura llama a la unién
entre las comunidades, para
pensar conjuntamente las causas
de estos problemas y construir
acciones concretas. Aqui
destacamos todo el proceso de
construccion del llamado “plan
salvagurada” que los propios
indigenas han  denominado

“BENGBE LUARENTS

SBOACHANAK

MOCHTABOASHENTS JUABN,

NEMORIA Y BEYAN", que signiﬁca Foto 4. Asamblea para socializar el Plan Salvaguarda.

“Sembremos con fuerza y esperanza

el pensamiento, la memoria y el idioma en nuestro territorio”, plan con el que se busca
recuperar lo propio en las diferentes actividades econdémicas, politicas, sociales y
culturales del pueblo Kamentza. Pero la conciencia sobre la necesidad de preservar el
territorio y la cultura no se reduce al Plan Salvaguarda, sino que ademas se han
emprendido una serie de acciones, desde movilizaciones con cerramiento de vias bajo
el lema “por la tierra, por la vida, por nuestra existencia”, asi como gestiones para
constituir nuevos resguardos3 y ampliar los existentes, acciones juridicas en defensa
de los derechos sobre el territorio, pero ademas una serie de acciones que buscan
difundir y recobrar los saberes y haceres propios, desde las técnicas y semillas de la
agricultura ancestral, hasta la forma de educar a los hijos e hijas en su conciencia
territorial y cultural, asi como la revitalizacion de los saberes y practicas artesanales,
artisticos y espirituales.

Las experiencias de los jovenes
organizados del pueblo Kamentza no
se reducen entonces a la lucha formal y
juridica por el reconocimiento de sus
territorios y la ampliacién de sus
resguardos ante el Estado, que son
esenciales, sino que conllevan varias
medidas, entre las que destacamos, la
conciencia de la importancia de los
saberes-haceres raizales a  sus
territorios, y la necesidad de ‘
mantenerlos' re-descubrirlos' Foto 5. Entrevista Judy Jacamanejoy.

3 Resguardo es la figura juridica con la que el ordenamiento legal del Estado colombiano le reconoce el
territorio a los pueblos y comunidades indigenas.



=

0
E

0 R

VIMIENT
GIONA

v
>—O

COLOMBIA !

| R R

ampliarlos y fortalecerlos en sus territorios. Como lo menciona Judy Jacanamejoy,
“defender lo propio es defender el ser y el cuerpo como primer territorio”, que como
saber y practica, sustenta la vida en los territorios comunales del pueblo Kamentza.
Consideramos que el pueblo Kamentza tiene una importante conciencia de trabajar en
estos diversos frentes de re-existencia territorial, en tanto no se trata tan solo de
resistir a las dinamicas que los afectan, sino de mantener su existir diferenciado,
buscando conservar el mayor grado de mantenimiento de las “formas primordiales”
(Zavaleta, 1982) que garantizan mayor autonomia en la reproduccién de las formas
sociales, politicas, econdmicas y culturales, que sustentan su soberania alimentaria,
sus vidas, mundos y territorialidades. Todas estas acciones son consideradas en
conjunto como una forma integral de combinar esfuerzos por la salvaguarda de la
vida, la dignidad y la existencia de los Kamentza.

Sociedad, temporalidad/territorialidad del pueblo Kamentza

Foto 6. Danza femenina del maiz representando el ciclo: siembra, cuidado, cosecha, festejo.



=

0
E

0 R

VIMIENT
GIoNA

v
>—O

COLOMBIA !

| R R

El pueblo Kamentza denomina su territorio ancestral como “tabanok” que significa:
“lugar de partida y llegada, volver, devolver o retornar”, segiin el Plan Salvaguarda, en
el Valle de Sibundoy, que constituye un lugar de comunicaciéon entre los pueblos
originarios andino-amazénicos, en donde se intercambian semillas, artesanias,
medicina ancestral, alimentos, entre otros. Para los Kamentza desde su nacimiento se
les vincula con otro vientre, el vientre de la madre tierra “Tsbatsanamama3” en el ritual
del “shinyak”, cuando se entierra la placenta con el obligo del recién nacido junto a
una piedra “shachekbé”. Ritual inicial que busca que este ser volvera siempre a su
madre tierra y continuara el legado de los mayores y sus habilidades para cultivar,
construir viviendas, hacer artesanias, ceramicas, cestos, tejidos y tallados, y ser
intérpretes de la naturaleza, de los suefios y de los ciclos de la vida. Esto es lo que los
hace seres Kamentza: “kamuentsa yentsa, Kamént$a biya” “seres de aqui con
pensamiento y lengua propia”. Cuya lengua ademas tiene la particular caracteristica
de ser Unica, esto es, no tiene familiaridad con otro tronco lingiiistico, lo que subraya
su importancia y la antigiiedad de este pueblo en su territorio, asi como la
profundidad de los saberes y haceres que transmiten en su lengua. En todo un
complejo de relaciones socio-territoriales que sustentan, tanto material como
espiritualmente, al pueblo Kamentza, como: “pueblo armonioso, solidario y laborioso,
que logré desarrollar un sistema socio-econémico, en estrecha relacién con Béngbe
Tsbatsanamama “Nuestra Madre Tierra” y el cosmos, transmitido de generacion en
generacion a través de la oralidad”.

Foto 7. Taita Domingo Cuatindioy. Reconocido medico

Los Kamentza, dentro de su tradicién y memoria oral, identifican tres tiempos: el Kaca
temp “tiempo de la oscuridad, de la crudeza, seres mitologicos, sucesos
extraordinarios”, como origen remoto de la cultura; posteriormente Kabéngbe temp
“tiempo de florecimiento de la cultura, con sus propias formas de autoridad, trabajo,
festejo y parentesco”; un tercer momento el Squenéngbe temp “llegada de la gente



=

0
E

0 R

\G/IMIENTO

|
A

X

COLOMBIA

externa o colonizadores” este tiempo ha estado marcado por la violencia fisica,
emocional y espiritual; finalmente Shentsam temp “el tiempo de la escasez o de la
hambruna” donde todas las culturas habran de habitar, meditar y concertar para
pervivir.

Para los Kamentza es en el tiempo del kabéngbe temp que florecen los saberes y
haceres como pueblo en la agricultura, en las artes con la musica y su diversidad de
instrumentos musicales, asi como la danza, en las fiestas y acontecimientos sociales,
en la espiritualidad con una relacién especial a través de la planta del Yagé, en una
forma de religi-6n, que los re-liga a la naturaleza y al cosmos en procura permanente
del “equilibrio hombre-naturaleza, que se derivan de las practicas rituales con plantas
sagradas”. Demostrando con sus diversos saberes y haceres ancestrales complejos
conocimientos de astrologia, matematica, geometria, medicina, educacion, formas de
gobierno en una muy especial cosmogonia y ontologia que vincula saberes y practicas
con elementos amazodnicos y andinos, que mantienen una fuerte vigencia en las
comunidades indigenas Kamentza y que son reivindicadas hoy por los jévenes como
esenciales para su pervivencia como pueblo, en un contexto de “integracién y
desarrollo” via IIRSA y peligro de extinciéon como pueblo.

El  pueblo Kamentza  considera
fundamentales dos espacios
tradicionales en donde estas culturas se
recrean: el jajaf (chagra tradicional) y la
tulpa (tres piedras con fuego en la cocina
o en los rituales espirituales), como dos
espacios de recreacion de la vida, y de
reproduccién material e inmaterial de la
sociedad Kamentza. El “jajaii” como
“espacio de pervivencia ancestral
Kaménts3a, intercambio y fortalecimiento
de pensamiento, saberes, relaciones
humanas donde se gesta la estructura
social y politica de los Kaméntsa” en el
que intervienen diversos componentes:
plantas alimenticias para humanos y animales, medicinales, animales domésticos. Se
le considera “el sentir y el vivir del pueblo porque alli los mayores plasmaron todo su
conocimiento y sabiduria” (...) “el jajafi se convierte en una forma de seguridad
alimentaria para la familia caméntsa y una de las mejores maneras para conservar el
medio natural aplicando una tecnologia propia”+.

Foto 8. El “jajafi”, chagra tradicional

4 Puebloindigenacamentsabiya.blogspot.com.br



COLOMBIA &

Foto 9. El frijol tranca con su semilla tradicional.

Dentro del jajafi encontramos una
diversidad de plantas tanto
alimenticias, medicinales, frutales y
maderables, entre las principales:
Sboachan (maiz), tsémbe estranjeriy
(frijol tranca), joméSa (cuna o
barbacuano), miya (flame),
quelbasés (calabaza), besha (coles),
ingd  (arracacha), juatsémbesh
(chachafruto o chaporoto), sidrésha
(cidra), shajusha (chauchilla), bé
tsajésha (palmito), tsétSa (aji),
mashacbé (lulo o naranjilla),
chémbalbé (tomate de arbol), téties =
(chilacuan), $éS (cafia de azucar), Foto 10. Aves y cuyes complementan la alimentacién diversa.
shébta (uvilla), cochmajash (pepino),

limonbé (limén), maténgajbe (granadilla), tSabebé (ciruela), nyenentSa (moquillo),
bébia (achira), boendendésh (palo mote), bong6 (helecho), tSenajtiy (motilén),
pacayésh (palmito), juinynanasebj (juco), entre otros muchos, que le brindan a las
comunidades y familias Kamentza estabilidad y supervivencia, por lo que las familias
que aun conservan su jajan y aprovechan los productos para su consumo, vendiendo
una minima parte, en especial los tubérculos, el frijol y el maiz, consiguen lograr una
mejor alimentacidn y autonomia alimentaria.




COLOMBIA

La tulpa es otro espacio
tradicional con  notables
significaciones materiales y
simbdlicas dentro de la
cultura Kamentza. Constituida
por tres piedras que
representan la unidad entre el
taita (padre), la mama (mama)
y el uaquifa (hijo/a) se usa
tanto en las  cocinas,
permaneciendo casi siempre
encendida. Alrededor de la
tulpa se vinculan todos los
miembros de la familia para
preparar alimentos, transmitir
saberes 'y relatos inter
generacionales, en un espacio

de intimidad y confianza, en

donde se abre la palabra, la

calidez y la memoria, esenciales para mantener la identidad y el territorio. La tulpa es
igualmente usada en los rituales de toma de “remedio”, como es llamado entre los
Kamentza, el conocido yage o ayahuasca, que tiene en el Valle de Sibundoy una
reconocida tradicion, que a diferencia de otros lugares de la Amazonia en donde los
pueblos indigenas van abandonando esta practica espiritual, que los re-liga (religion)
al cosmos y a la naturaleza, en el caso de los Kamentza se encuentra aiun muy
presente. En el “jajafi” y en la “tulpa” son entonces micro-espacios en donde se recrea
y se hace presente la historia oral ancestral de los Kamentza, en palabra y en accion,
pues no solo se trasmiten conocimientos esenciales al interior de las familias y entre
éstas, sino que se hacen practica, en las labores de siembra, cuidado, cosecha,
preparacion y consumo de alimentos, en una ciclica relacion con  Béngbe
Tsbatsanamama “nuestra Madre Tierra”.

Foto 11. Tulpa ceremonial sobre “chakana”, también llamada “cruz andina”.

Otro elemento esencial de la reproduccién de la cultura viva de los Kamentza son sus
formas de trabajo colectivo. Para los Kamentza el principio de “enajabuachenan”
“ayuda mutua”, funda el sistema de trabajo comunitario basado en el jenébuatémbam
“prestar la mano, acompafarse y enseflarse mutuamente en el trabajo”, que como
principios ayudan a mantener el caracter colectivo de las actividades principales de
reproduccion de la vida, esto es, ayudan a sustentar en la practica lo comunitario. El
“enabuatambayéng”, “grupos de trabajo comunitario” y el “mengay”, “actividad
especifica de trabajo comunitario”, son las formas de trabajo colectivo mas conocidas.
Las siembras, las cosechas, la construccion de viviendas y malocas, ademas de obras
comunales, asi como los preparativos del "Bétsknaté” “dia grande” y del “Uakjnaite”,

10



=

0
E

OR

VIMIENT
GIoNA

v
>—O

COLOMBIA !

| R R

“Dia de ofrendas”, se realizan en base a estos sistemas ancestrales de trabajo colectivo.
Los cuales no se reducen a las actividades de trabajo, sino que se extienden a las
actividades de esparcimiento, juegos tradicionales y demas actividades manuales que
permiten “profundizar el arraigo a la tierra y a los saberes naturales del pensamiento

Kamentza”s.
PAWKAR RAYMI

Luna Nueva SABER ) 20 marzo SABER
i cuttivar | abril fi2; febrero| (oig

27 (28 |2 FIESTADELA
3 MADURACION St

25 | 26 4 -
23 | 24 5|6 ; i
Cuarto 7 L FIESTA

menguante 22 g Cuarto Creciente

INTY RAYMI

julio

FIESTADELA |
. FERTILIDAD .~~~ |

SABER
Luna Llena DEIARSE | agosto

JAR { octubre oo
SRIAR 22 septiembre

Fuente: Universidad Intercultural Amawtay Wasi. Disefio KUYA RAYMI
Julio Saransig 2009.

Figura 1. Chakanay ciclo lunar, “juashkén”. Figura 2. Ciclo lunisolar agrofestivo andino.

Como la mayoria de los pueblos originarios, las actividades agricolas y espirituales, y
en general de reproduccién de la vida se dan dentro de los ciclos de la luna “juashkén”,
que son marcados por la chakana (Figura 1). Por ejemplo, el ciclo lunisolar agrofestivo
andino que rodea el sumak kawsay, el buen vivir (Figura 2), nos muestra la
vinculacién entre las distintas fases de saberes (saber cultivar / saber criar / saber
sembrar / saber dejarse criar) en sus dimensiones espacio-temporales. Dentro de esta
concepcion holistica del ser, saber y ser Kamentza, que se recrea la cultura arraigada
al territorio. Segiin la cosmogonia del pueblo Kamentza “el conocimiento no reside en
el ser humano sino en la naturaleza que lo rodea”®. La temporalidad ciclica arraigada
al territorio, a los sucesos del cosmos y la naturaleza, es heredada de la observaciéon
milenaria de los ciclos de reproducciéon de la vida, y contrasta fuertemente con la
temporalidad lineal y progresiva que sustentan el colonialismo, la modernidad, y las
ideologias de progreso y desarrollo, que encuentran aqui el origen epistemologico de

5 Plan Salvaguarda.
6 Informe del Observatorio Etnico en www.observatorioetnicocecoin.org.co.

11

KAPAK RAYMI



=

0
E

OR

VIMIENT
GIoNA

©0
™)

COLOMBIA !

| R R

la crisis ambiental y humanitaria que vivimos, puesto que promete un progreso
infinito, en un mundo finito, pero que sin embargo, contintian instaldndose de manera
vertical sobre el territorio ancestral del pueblo Kamentza y su cosmovisidn ciclica. Por
ello, para Judy Jacanamejoy, es claro que: “nuestro desarrollo es volver al origen”,
frase que expresa la contraposicion radical entre la temporalidad/territorialidad de la
vida, del ser y hacer Kamentza, frente a la cultura moderna dominante, y las politicas
de progreso y desarrollo.

No podemos dejar de resaltar dentro de las caracteristicas culturales del pueblo
Kamentza, el fuerte arraigo que tiene la toma de yagé, como remedio del alma y el
cuerpo. Adultos, jovenes, nifios y nifias, son integrados a los rituales de yage, que son
dirigidos por el “tatS§émbud”, “maestro”, “taita” o “curandero”, que debe haber
aprendido durante minimo 16 afios al lado de otro “maestro” y quienes cuentan con
un reconocimiento especial dentro de las comunidades por sus artes de curacion y de
comunicacidn con los espiritus de la selva. Las ceremonias de toma de yagé se realizan
en las noches y permite a los miembros de la comunidad sanar el cuerpo, religarse y
alinearse con las fuerzas y espiritus de la naturaleza, fortaleciendo el ser Kamentza y
su vida comunitaria. La practica del yagé no solo presta importantes funciones para la
identidad Kamentza y el mantenimiento de sus saberes, sino que permite un ancestral
intercambio de sabiduria con otros pueblos del Putumayo y del Ecuador, en especial
los Kofan y Coreguaje.

A diferencia de lo que sucede en otros lugares de la Amazonia en donde se conoce el
yagé, también conocido como ayahuasca en donde fue desaparecido su uso
tradicional, o como el Santo Daime en Brasil en donde su uso fue cristianizado, entre
los Kamentza, es una practica muy presente y valorizada por las familias Kamentza, y
es muy comun que las personas estén preocupadas por algin miembro que han visto
desalineado y le recomienden por tanto visitar al taita medico ancestral, quien hara
uso de varias plantas, de un chagra que el mismo debe saber sembrar y cuidar. Estos
médicos no s6lo son muy respetados por la poblacion indigena, sino también por
muchos mestizos locales y nacionales que visitan el Valle de Sibundoy como cuna
estos saberes y haceres de cuidar y curar con las plantas, buscando la alineacién del
ser, en espiritu y cuerpo, no es por nada que en pleno parque municipal, en plena
frente de la iglesia, encontremos imponentes monumentos a la cultura del yagé, pues
sabemos que estas practicas fueron perseguidas por las misiones religiosas.

Las ceremonias de toma de yagé son la parte mas conocida de la medicina ancestral
Kamentza, pero ademas de ella, el pueblo Kamentza posee grandes conocimientos de
medicina natural, con un complejo saber de plantas medicinales. Entre las plantas mas
usadas estan las siguientes: Verbena, cuyanguillo, ortiga, cidra, descancel, sabila,
cujaco, yerbabuena, manzanilla, borrachero, chonduro, ruda, cola de caballo, menta,
lengua de vaca, achira morada, col, chilacuan, entre muchas otras. Lamentablemente
los frentes de capitalizaciéon de los medios comunes de la vida, construyen nuevos

12



=

0
E

OR

VIMIENT
GIoNA

©0
™)

COLOMBIA !

| R R

caminos de avance y penetracion, en el capitalismo verde. En nuestra ultima visita al
pueblo Kamentza existia una fuerte preocupacion dentro de las autoridades del
Cabildo porque se habian recién enterado que el gobierno nacional habia firmado un
contrato con una empresa espafola para bioprospeccion de plantas para uso
medicinal y extraccion de fibras y tejidos en territorios del pueblo Kamentza, sin
haber mediado la obligatoria consulta previa.

Camuéntsa Yéntsd, Caméntsa Biyd
“hombres de aqui mismo con pensamiento y lengua propia”.

Los Kamentza identifican, como sefialamos, el “Squenéngbe temp” con la “llegada de
la gente externa o colonizadores” y con un proceso de des-territorializaciéon y des-
configuracion de su cultura. La explotacion de oro que se dio en el costado occidental
de la cordillera de los Andes al sur de la actual Colombia promovié el sometimiento
forzado de la mano de obra indigena, en donde las instituciones coloniales de la mita y
la encomienda fueron centrales. En este contexto fueron contagiados de
enfermedades, como la viruela, que junto con los trabajos forzados crearian una crisis
humanitaria en los Kamentza, provocando su descenso poblacional, que segin los
cronistas en 1558 “mostraba una poblacién de 9000 habitantes”, pero que llega a
descender hasta 1600 habitantes en el afio 1582 y hasta 150 habitantes hacia el afio
1691, segun los datos recolectados por el informe del Plan Salvaguarda.

Con la conclusién de la explotacion del oro en el piedemonte oriental de la cordillera, y
su desplazamiento para el Pacifico, el territorio de los Kamentza, que era paso
obligado para aquellos que venian a explotar el oro en el piedemonte andino-
amazonico, y debido a ello pierde importancia como lugar de paso y ademas de
captura de mano de obra indigena. Como sefiala la antropéloga Maria Clemencia
Ramirez, a finales del siglo XVII “se presenta una ruptura del espacio colonial hacia la
vertiente oriental andina, al cerrarse las minas y transladarse la explotacion del oro al
Pacifico”. Estas circunstancias permiten que la regiéon caiga en una especie de
aislamiento dentro de las intereses del ordenamiento territorial del régimen colonial,
y por tanto las comunidades pueden recuperar lentamente y hasta cierto grado, su
poblacién y sus ordenamientos territoriales ancestrales. Segin lo menciona un
informe del Observatorio Etnico del Ministerio de Cultura del Estado colombiano,
desde 1711 se registra un aumento de la poblacion, y para el afio 1857 se reportaron
837 miembros del pueblo Kamentza.

13



COLOMBIA

Foto 11. Pancarta defensa del territério heredado Carlos Tamabioy

El inicio de este tiempo/espacio de recuperacion del pueblo lo marco el aflo de 1700
con el otorgamiento del testamento Carlos Tamabioy. En efecto, el pueblo Kamentza
junto con el pueblo Inga, que habita la parte occidental del valle, en el camino que va
para Pasto, y que mantiene desde el periodo precolombino fuertes relaciones con los
Kamentza en el Valle de Sibundoy, manifiestan tener en sus manos la titularidad legal
sobre este territorio por medio del testamento del taita Carlos Tamabioy y el taita
Leandro Agreda, lideres defensores de los territorios indigenas, quienes negociaron
con la corona espafiola la compra de estas tierras por “400 patacones” de oro, para
heredarlas a los pueblos Inga y Kamentza que habitan el Valle de Sibundoy. Segtn la
OZIP “hasta 1940 estd comprobado mediante documentos y escrituras que tanto el
Estado como la Iglesia aceptaban y defendian como propiedad de los Ingas y
Caméntsd”, aceptandolas como tierras heredadas por el taita Carlos Tamabioy (Ver
Mapa 3).

14



r"NT NANMRTA

Mapa 3. Territorio heredado segin el testamento de Carlos Tamabioy.

SMIERRITO
PUEBLOS INGA'Y CAM

AN A

N o
o N el S =
~ p 3 5| /‘/‘ N e
STRALn G~ [ -~ |
I

PR B

= Territorios ancestrales

Vias shp

Via pavimentada

—
=S

Fuente: Plan Salvaguarda, cabildo Sibundoy.

Via sin pavimentar

:| Resguardo -
Variante San Francisco - Mocoa - Registros mineros
[ |

Proyecto Hidroelectrica Andaqui

Hidrocarburos

Reserva Forestal
Municipios

Laguna La Cocha

El pueblo Kamentza vendra a sufrir ain dos momentos fuertes de desconfiguraciéon
socio-territorial: las misiones religiosas y el frente de explotacién del caucho, que
aunque tuvo su centro en el Putumayo bajo, siendo camino obligado para bajar a la
Amazonia viniendo de Narifio y Cauca, pero en general del interior del pais hasta hace
poco, que atrajo la migracion de muchos colonos que se fueron asentando en el Valle
de Sibundoy y que junto a la Iglesia se constituyen en factores decisivos de las
relaciones espaciales dominantes que se establecen desde entonces. Si bien hubo
presencia de las misiones a lo largo siglo XIX, se suelen destacar los fuertes sistemas
de reduccién de los indigenas impuestos por las misiones capuchinas, en un nuevo

15



=

0
E

0 R

\G/IMIENTO

|
A

COLOMBIA

X

avance de integracién al sistema mundo, pero ahora liderado por el Estado
colombiano, en su intencion de expansion de la frontera interna, cuando decide crear
los “territorios de misiones” y se los entrega orden capuchina, quienes crearan en el
valle de Sibundoy:

“sistemas coercitivos impuestos por la Misiéon capuchina entre los grupos indigenas Inga y
Kamsa del valle de Subundoy, desde los incios del siglo XX hasta finales de la década de 1960,
con el fin de usurpar sus tierras ancestrales, controlar y usufructuar su mano de obra, ejercer
su sujecion fisica y espiritual, dentro del proceso general de “civilizacion de los salvajes” y de la
incorporacion de los territorios orientales amazénicos al ambito econdmico, politico y
sociocultural de la naciente “sociedad nacional” colombiana” (Gémez, 2005).

Todo el proceso de sometimiento de las misiones indicado por Gémez va acompafiado
por el asentamiento de colonos venidos del interior desde donde avanzan en el
despojo de las comunidades, la apropiacion de la iglesia y privados de las tierras altas
del valle, asi como las obras de desecacion del humedal y su apropiacién privada para
fincas ganaderas de produccion de leche, van desplazando a los indigenas de las
mejores tierras del valle.

Fuente: Rubén Dario Godoy, Proceso de ocupacion y
variacion espacial de la poblacién en el Caquetd y Putumayo
1856-1994, UPTC-IGAC, Bogotd, 1995.
Disefio: Nicols Cardenas
Georeferenciado: Milson Betancourt
Febrero, 2005.

Localizacion

Convenciones
Il Antes de 1946
[ 1946-1962
[ 1 Militar - 1932
77 1962-1967
9 1967-1994
e Capital de Departamento
® Municipio
= Inspeccion de policia
o Corregimiento
= Caserio / sitio
mmm Carretera

a Lago Agrio

ECUADOR

Mapa 12. Frentes de colonizacion.

16



=

0
E

0 R

\G/IMIENTO

|
A

X

COLOMBIA

Estos procesos de despojo y de exclusién se van a ver fuertemente fortalecidos desde
1960 hasta hoy, en primer lugar con el comienzo de las explotaciones de petroéleo,
posteriormente con la aparicion de cultivos ilicitos de coca hacia finales de la década
de 1980, a desde ahi el fortalecimiento de acciones contra la poblacién civil y
enfrentamientos entre los actores armados: FARC, Paramilitares, Militares, que
convertird al Putumayo en uno de los escenarios importantes de guerra en Colombia.
Si bien estos fendmenos tienen su epicentro principal en el Bajo y Medio Putumayo, no
alcanza a irradiar e influenciar las dindmicas sociales y territoriales que envuelve la
vida del pueblo Kamentza, quienes frecuentemente serdn fruto de amenazas,
persecuciones, y sus territorios, escenario de operaciones militares y movimiento de
tropas’, provocando una importante migracidon hacia los crecientes cascos urbanos
desde la zona rural del valle de Sibundoy. Crecian centros urbanos como Sibundoy y
San Francisco, por migracién o incluso regreso de personas que buscaban huir de la
violencia en el resto del Putumayo.

Foto 12. Carretera Pasto - Mocoa atravesando el valle de Sibundoy.

7 Informe denominado: “Diagndstico de la situaciéon del pueblo indigena Kamsd o Kamentsd” del
Observatorio del Programa Presidencial para los DH y DIH de la Vicepresidencia de la Republica.

17



=

0
E

OR

VIMIENT
GIoNA

©0
™)

COLOMBIA !

| R R

Segun los datos de la Organizacién Zonal Indigena del Putumayo, OZIP8, hoy existen
“dos areas tituladas como propiedad colectiva mediante la figura del resguardo” en el
valle de Sibundoy: el resguardo de la parte baja, y el reguardo de la parte alta. En la
parte alta hay distribucién parcelaria y “zona de reserva”, mientras que en la parte
plana “la distribucién es totalmente parcelaria”, ademas de existir la propiedad
particular indigena tanto en la zona rural como urbana. Segiin datos citados en un
informe oficial, la mayor parte de la comunidad habita en el resguardo de la parte alta
del valle en un perimetro de 4.402 hectareas, y en donde habitan 4.022 personas.
Ademas la poblacion Kamentza cuenta con otros resguardos: “uno Inga-Kamss,
ubicado en el municipio de Mocoa y habitado por 884 personas en un predio de 300
hectareas, y otro Camentsa Biya, en la Vereda Villa Nueva de Mocoa, habitado por 410
personas en un predio de 72 hectareas®.

La llegada de poblacion migrante ha transformado tanto la histérica mayoria de la
poblacién Kamentza e Inga en el valle de Sibundoy, trayendo numerosos colonos del
interior del pais, aumentando la demanda y dependencia entre los cascos urbanos y el
campo, pero igualmente el uso del suelo, pues ademas de la expansiéon ganadera
lechera, los monocultivos extensivos de frijol, tomate de arbol y lulo, especialmente,
con alto uso de agro-toxicos. La chacra tradicional que surtia de manera suficiente y
con diversidad de productos la alimentacion del pueblo, se encuentra hoy
fragmentada por la ampliacion de los monocultivos y la ganaderia extensiva lechera
especialmente, que han provocado cambios en las practicas alimenticias de la
poblacién en la poblacién Kamentza. Se avanza asi en contravia de los saberes-haceres
ancestrales que ordenaron durante milenios las territorialidades de vida que los
Kamentza han sabido hasta hoy defender en esa especial y particular hibridez entre
los mundos andino y amazdnicos, que representan.

Todos estos procesos socio-espaciales vienen configurando nuevas realidades para la
vida de los Kamentza y su arraigo al territorio y su cultura, que la IIRSA, y
particularmente la construccién de la “variante San Francisco - Mocoa” y la
declaratoria de pueblo en via de extincién, vienen a evidenciar la necesidad de pensar
e implementar acciones para superar estos desafios actuales, que hunden sus raices
en siglos de colonialidad territorial, que enfrenta la territorialidad del pueblo,
comunidades y familias Kamentza.

8 Documento presentado por la OZIP en la pagina: www.ozip.org.co
9 Observatorio DH y DH Vicepresidencia de la Republica.

18



Estratégias de r-existencia territorial frente a los desafios actuales

Hemos visto en los ultimos anos que
venimos visitado en valle de
Sibundoy un interesante
movimiento y organizacién social
en torno a los problemas que
enfrenta el pueblo Kamentza. Sin
duda la cuestion territorial es el
asunto que mas preocupa al pueblo
Kamentza por lo que han iniciado
medidas en varios frentes. La lucha
legal por las tierras ante el Estado
ha sido una permanente en la
relacion del pueblo Kamentza con el

Estado colombiano. Para las comunidades y sus lideres la defensa territorial es un

vmg

COLOMBIA

0

Foto 13. Taita Auturo Jacamanejoy.

tema esencialisimo en la pervivencia como pueblo.

Uno de los lideres mas reconocido en el proceso de defensa de sus territorios es el
taita Arturo Jacanamejoy, para quien es claro que aunque los ancestros “no tuvieron
estudio, pero tenian ese pensamiento de pensar en la vida y el futuro”, porque “el
indio si no tiene un espacio seguro, practicamente no puede considerarse como indio”.
Para el taita Arturo existe una fuerte diferencia entre la mentalidad indigena y la
mentalidad de los migrantes: “el indigena no ha sido con esa aficién de tener finca, o
convertirse en grandes ganaderos, sino mantener su chagra tradicional, por eso la
gente de afuera dicen que los indigenas tienen tierra pero no la quieren trabajar

porque son haraganes”.

Foto 13. Taita Aureliano Garreta

19

o

>



=

0
E

0 R

VIMIENTO
GIONAL

R R

X

COLOMBIA !

Esta imagen del presente territorial de los Kamentza e Inga es apoyado por el
testimonio del taita Aureliano Garreta, quien afirma que:

“Nuestros abuelos, nuestros mayores, dejaron territorios donde hay lugares muy importantes,
lugares sagrados. Donde hay humedales, rios, plantas medicinales, caceria. Todo eso se ha ido
perdiendo porque la presion de la colonizacion, de las vias de infraestructura vial, de las vias de
energia, todo eso ha ido limitando en los espacios territoriales” (...) En Mocoa, en las tierras
municipales hay mucha gente desplazada, tanto indigenas como campesinos y
afrodescendientes”.

Ante esta realidad de des-configuracion territorial resalta el taita Aureliano:

“En el pueblo nosotros no tenemos nada que hacer, no tenemos nada que hacer. Nosotros
vivimos all4, en nuestro territorio, de nuestra chacra, de nuestra produccion, de la caceria, de la
pesca, de la recoleccién, de la cultura espiritual. De todo lo que somos nosotros. Pero eso, sin
territorio no se puede”.

El taita Aureliano y Arturo son dos incansables luchadores por el tema territorial de
sus pueblos Kamentza e Inga, respectivamente. Para el taita Arturo el horizonte de la
lucha se ve en los siguientes términos:

“Entonces nosotros queremos, en esta oportunidad, lo poco que nos queda poder constituirlos
o declararlo como Resguardo Indigena para que nuestras futuras generaciones tengan un
espacio libre. Y mediante ese espacio poder mantener y recuperar nuestra propia autonomia.
Autonomia tanto del espacio territorial y también el espacio le permita tener su seguridad
alimentaria”.

Foto 13. Carmenza Tez

Este horizonte es compartido por Carmenza Tez, quien ha acompafiado todos los procesos
recientes de r-existencia territorial: legales, institucionales, organizativos, culturales, y quien
agrega que:

“Al recuperar la seguridad alimentaria se recupera parte de la autonomia. Y al recuperar parte
de la autonomia también tendriamos que seguir tomando, con autonomia, el control sobre el

20



=

0
E

OR

VIMIENT
GIoNA

©0
™)

COLOMBIA !

| R R

territorio. Y al entrar en control sobre el territorio entonces entrariamos a ser una cultura
fuerte y una cultura que podra vivir otro tiempo”.

Teniendo en cuenta la sensibilidad del pueblo Kamnetza en torno a la defensa de su
territorialidad, como defensa de sus formas de vida. Quisiéramos subrayar tres
campos en donde visibilizamos estrategias importantes de r-existencia territorial: a)
el proceso de construccion del Plan Salvaguarda, b) las movilizaciones por los temas
de afectacion directa al territorio con la variante San Francisco - Mocoa,
megaproyectos y concesiones mineras, asi como c) iniciativas auto-gestionadas
diversas por los jévenes Kamentza e Inga en defensa de sus culturas.

El proceso del Plan Salvaguarda

Si bien el Plan Salvaguarda deviene de la obligacion del Estado surgida por el auto 004
de la Corte Constitucional que mencionamos, los recursos destinados por el Estado
permiten sustentar un proceso social para pensar lo que estd pasando y la manera
como desde adentro de puede caminar hacia la superacion de los desafios
territoriales, que son los desafios para la continuidad de la vida de los Kamentza. El
pueblo Kaméntsa inici6 la fase de implementacion del eje de gobierno Propio, en los
meses de febrero, marzo y abril de 2014, con encuentros que “permitieron construir la
estructura de gobierno propia; escuchando a los nifios (as) jovenes, mayores,
mamitas, taitas, autoridades ancestrales, médicos tradicionales, docentes,
profesionales, lideres”, buscando que “hoy y siempre se garantice el derecho mayor de
vivir en comunidad”. El proceso construido, segin el propio documento producido

“convoca al Pueblo Kaméntsa a continuar fortaleciendo colectivamente el pensamiento propio
desde la practica, en el diario vivir, desde la familia y la urgencia colectiva de hablar la lengua
Kaméntsa en todos los espacios, en la filosofia de Kanje tsakéng k3, o kanje tsokéng ka, para

v n

volver al camino de la unidad y la familia Kaméntsa”.

El proceso realizado en torno a la construccién del documento del Plan Salvaguarda
busco ser fiel a la forma temporal/espacial del conocimiento Kamentza, de alli su
propuesta metodolégica denominada de “JENEBTBIAMAN Y JENOYEUNAYAM”, y
definida como:
“ruta o camino, mediante el cual el ser Kaméntsa conversa, concerta y toma decisiones a nivel
familiar, de autoridad y comunitario. Desde la cosmovision Kaméntsa, esta ruta, este camino,

lleva al reencuentro con el origen, con la ley natural, es el camino para entender el
pensamiento”

El Plan Salvaguarda destaca el valor de la “prevencién que se da en varios niveles”
desde la familia con la palabra de Yayat (padres) con el fin de orientar a los hijos
desde una formacién propia, hasta en:

“espacios como el shinyak y jajafi donde se hace posible Jenebtbiaman y Jenoyeunayam para
lograr conversar y ponerse de acuerdo” (..) “otra forma de prevencién y proteccién

21



=

0
E

OR

VIMIENT
GIoNA

©0
™)

COLOMBIA !

| R R

corresponde a la espiritualidad que permite orientar la vida del pueblo Kaméntsa a través de la
relacion directa con la naturaleza el conocimiento botdnico y las ceremonias rituales como
tomas de biajiy (yagé)” (...)rituales de paso previenen, protegen y atienden la vida de los
integrantes del pueblo Kamént$a trazando un buen camino para que no se pierda el
pensamiento y arraigo a la tierra; a partir de esa conexién con tsbatsdna mama (madre tierra),
logra respetar todos los espacios de vida cumpliendo un ciclo natural atado a un proceso de
vida Kaméntsa propio”.

La metodologia Jenetbiaman Jenoyeunayam, tiene los siguientes pasos:

“1. JENOJUABOYAN: es idear, pensar, ordenar, planear, identificar necesidades, oportunidades
actividades y acciones de trabajo; 2. JOTSANAN: dar el paso, accionar, caminar hacia el lugar de
encuentro en el hacer de pensamientos y realidades, 3) JENCHUAYAN: es el saludo con respeto
que registra un encuentro anterior. El proceso ha permitido generar encuentros entre familias
para compartir la palabra alrededor de lo que el pueblo plantea para ser fortalecido; 4. JOBJAN
6 JENOBJAN: la atencidn, invitacién a entrar, a estar, iniciar y compartir; 5. JENEBTBIAMAN: es
el encuentro para sentarse a dialogar incluye la participacion integral de la comunidad donde
niflos, jovenes, adultos y mayores tienen la oportunidad de compartir y transmitir sus
conocimientos, sentimientos (jtenebiajuam), desde sus propias experiencias de vida en torno a
una necesidad de diferente indole; 6JOUENAN, JOYEUNAYAN: se refiere al proceso de oir y
escuchar el mensaje para poder responder de forma espontanea o reafirmar dependiendo de lo
comprendido. Jouenan no solo la palabra humana sino todo lo que comprende la naturaleza:
plantas, animales, rios, etc. JOYEUNAYAN: escuchar con todos los sentidos e interiorizar el
mensaje; 7. JENANJAN: el brindar alimento, es complementario no es de un orden estricto,
puede estar al comienzo, en medio o al final; 8. JENJUAN: intercambio de conversacién dirigido
a un tema especifico, que alin no estd ni en acuerdo o desacuerdo segun la participacion.
Jenjuan, es el proceso que resulta de una conversaciéon espontanea donde se ha escuchado, se
ha interpretado el pensamiento, la vivencia, la historia, donde est4 presente JENATSETSAYAN Y
JENTJAYAN: Para el pueblo Kamént$a el respeto a la palabra y el intercambio de saberes a
través de la oralidad es fundamental para compartir y transmitir el conocimiento; 9.
JENOYEUNAYAM: acuerdo entre las partes en el ejercicio de la conversacion y el compartir de
la palabra; JTENOYEUNAYAM (JEBTSENOYEUNAYAN), es el resultado del proceso de
conversacién natural y espontaneo de las partes donde hay un acuerdo, no estd determinando
en bien o en mal, puede estar en acuerdo o en desacuerdo, no es estrictamente el acuerdo
positivo; 10. JTISENOBJAN: Si todos los espiritus les permite volverse a encontrar, siempre
tienen la esperanza de volverse a encontrar, por tanto estard presente la invitacion y
motivacién para un préximo encuentro, 11. JTOCHUAYAN: Agradecimiento con respeto a la
oportunidad de haber compartido la palabra”.

Esta metodologia se resume en el siguiente grafico, que fue construido de forma
colectiva, con diferentes versiones, hasta llegar a esta version pintada en una pared
central del Cabildo, y que presenta el espacio-temporalidad de las relaciones sociales
vitales de existencia Kamentza:

22



Figura 3: Mural visién propia de la metodologia “JENEBTBIAMAN Y JENOYEUNAYAM”

Segliin los
autores del Plan, “es una metodologia que permite reordenar nuestro modelo de
convivencia social a través de la confianza que acerca y fortalece”. Agrega que es
necesario “remediar afectaciones externas que el pueblo ha padecido”, no obstante es
un cuidado primordial y por ello “una de las primeras tareas es fortalecer el uso de las
diferentes practicas al interior del pueblo, experiencias que permitan no volver a
repetir lo que ha ocasionado dafio al Pueblo y fortalecer el nivel interno”, relacionado
de esta manera una conciencia de la “prevencién, la atencién y la protecciéon vienen
ligadas en el quehacer cotidiano desde el pensamiento originario para garantizar que
las afectaciones sufridas no se repitan”.

Para el Plan la gobernabilidad del Pueblo Kamentza debe entenderse como el servicio
comunitario realizado por las autoridades ancestrales en procurando “mantener la
unidad desde la familia y la comunidad, el libre ejercicio de sus derechos
fundamentados en la ley natural y de pervivencia bajo los principios naturales de”:

“Servicio: Implica la representacion del Pueblo de forma desinteresada y solidaria para guiar,
orientar, defender, velar por la pervivencia y los intereses colectivos bajo los valores de

23



=

0
E

0 R

VIMIENTO
GIONAL

R R

X

COLOMBIA !

humildad, razén bojanya “respeto a la palabra”, capacidad de escucha, consejo y ejemplo de
vida. Unidad: El Pueblo Kamént$d mediante las practicas colectivas se unen para
Jenajabuacham “ayudarse mutuamente” para mantener su identidad. Autonomia: implica el
libre ejercicio de sus derechos y obligaciones que como Pueblo han fundamentado para
mantenerse y no estdn por fuera de su cosmovisiéon. Respeto: Debe demostrarse en el
comportamiento correcto que es el reflejo de la ensefianza dada en la familia y se manifiesta en
su entorno, momentos y espacios, es un principio que brinda tolerancia, confianza, y
credibilidad”.

El Plan resume esta concepcion holistica de relacion social Kamentza en la siguiente
figura, que presenta las multiples escalas del ser y de la accién, desde el pueblo hasta
la familia, de lo micro a lo macro, de lo publico a lo cotidiano.

Nducleo Familiar: Padres orientan a hijos en el

buen ejercicio de justicia y gobernabilidad desde casa
Es la base de todo el entretejido de la estructura social
Kameéntsa

Relacion entre familias: Ejercicio de la gobernabilidad y
Justicia anivel de las relaciones genealdgicas: abuelos,
Bisabuelos. Otros sabios orientadores sin relaciones
genealogicas familiares: consejeros independienes?
(profesores?, padrinos?)

Organizacion comunitaria: El trabajo colectivo organizado
Abuatambayéng “cuadrillas” ejercia Gobernabilidad y
Justicia a dese la colectividad. Los UTABNA o
Caporales debian orientar en Gobernabilidad y

Justicia a personas de cualquier familia que

conformaban la cuadrilla y que presentaran mal
comportamiento.

Pueblo Kamé Organizado por la base familiar,
el grupo de familias y los grupos comunitarios
Interrelacionados. Las Autoridades ancestrales velan por
por el buen ejerciciode la Gobernabilidad y Justicia en
o en todos los nicleos de la estructura social
G 5 Conjuntode familias del Pueblo Kaménta hacia el interior del territorio

e/ como su cuidado y relacionamiento con actores
externos

/o0

20/

.

Conjunto de organizaciones comunitarias

© Pueblo Kaméntsa

Figura 4: Justicia y gobernabilidad en toda la estructura social del Pueblo Kaméntsa.

El Plan ve como problematico dejar influenciar la gobernabilidad interna con los
procesos de participacion del Estado. Para el Plan la participacion en elecciones
locales, regionales y nacionales, implica participar en un sistema “que no sélo es
distinto, sino en gran parte opuesto a los principios naturales de convivencia y
organizacion social lo que ocasiona desintegracion familiar y comunitaria por la
adopcién de modelos proselitistas, que buscan beneficios particulares y no colectivos”.

La siguiente figura representa las relaciones del territorio fisico con las autoridades
que cuidan de la territorialidad ancestral, y que los Kamentza expresan con el
concepto de “Béngbe Luar”, que significaria: “Nuestro territorio” y autoridades
(personas con un dominio del conocimiento o saber) que cuidan de este principio con

24



COLOMBIA

=

0
E

0 R

\G/IMIENTO

X

el espacio fisico y espacio espiritual que liga al pueblo Kamént$a con el Territorio

ancestral”.

Uatjabuanya

Bjacaya

\
B

-
\ \

uabchcanok, Tjaft
abuatma \ shnanuabuatma
Espacio vivido fisico:

Complejo de sitios y lugares
que conforman el territorio Kaméntsa

Autoridades ancestrales que velan por la
manutencion arménica del Territorio Ancestral tanto Fisica como Espiritual.

\ Relaciones Espirituales que ligan al espacio fisico del territorio con las autoridades Ancestrales y el
Pueblo Kaméntsa en su conjunto.

s

Figura 5: Béngbe Luar. Territorio fisico - espiritual y sus autoridades ancestrales

Las autoridades y sus funciones son las siguientes: “Uatjabuanya: cuidador, Tjain-
uabuatma: conocedor de la montafia, Jajana: conocedor, caminante, Jajaguanya:
cuidador de las cosechas, Bjacaya: minero, Tjafi shnan uabuatma: conocedor de
plantas medicinales de la montafia, Buyesh uabchcanok abuatma: conocedor de los

nacimientos de agua.

Teniendo este marco de comprension de la cuestion territorial para los Kamentza, ysu
necesidad de fortalecer en diferentes campos acciones, se plantean en el Plan las

siguientes lineas de accion:

- Crear la instancia apropiada para la gestidn y salvaguarda del territorio del Pueblo Kaméntsa.

- Promover la creaciéon e implementacion de una Plan de Ordenamiento Territorial indigena
basado en la cosmovision KaméntS4 que contenga estrategias juridicas, administrativas,
econ6micas y sociales para el cuidado, la constitucién, saneamiento, ampliacién, formalizacidn,

clarificacion y reafirmacidn del territorio ancestral.

- Elaboracién de un diagndstico sobre la tenencia de tierra del Pueblo Kaménts$a que permita la
caracterizaciéon de tipologias de situaciones y dominios de recomendacién para le gestion

integral del territorio de acuerdo a la propia cosmovision.

25



COLOMBIA

- Consecucidn de tierras productivas y de conservacién para las familias Kaméntsa.

- Establecer mecanismos interinstitucionales que permitan la prevencién, mitigacién y en ultimo
caso la compensacién por dafios directos y por la degradacién ambiental que afecten a familias
Kamént$a perjudicadas por la ejecucion de proyectos infraestructurales dentro de los
territorios.

- Fortalecer el derecho natural y de origen en el marco de la consulta previa libre e informada,
mediante procesos de capacitaciéon y formacién politica de lideres y las bases indigenas del
pueblo Kaménts3, para incrementar la participacidn y apropiacion en los procesos de consulta
previa generando mayor incidencia en la toma de decisiones publicas.

- Consolidar la creaciéon de un observatorio territorial y ambiental del Pueblo Kaméntsa que
permita la sistematizacion y el monitoreo constante tanto biofisica como socioecondmica del
territorio ancestral del Pueblo Kaméntsa y sirva como mecanismo de comunicacion en la toma
de decisiones basadas en el reconocimiento de la existencia del Pueblo Kamént$a cuando sea
necesario lidiar con entidades que se traslapan y planean tener injerencia sobre el
ordenamiento del territorio del Pueblo Kaméntsa.

- Elaborar diagnésticos para determinar la tenencia real de vivienda de las familias del Pueblo
Kaméntsa.

- Crear y disefiar programas para la construcciéon y mejoramiento de viviendas dignas acordes a
la cosmovision del Pueblo Kaméntsa.

- Elaborar diagnésticos que reflejen el estado actual de la prestacién de servicios publicos del
Pueblo Kaméntsa.

- Elaborar y desarrollar planes para la construccién y ampliacién de infraestructura para
garantizar la prestacién de servicios publicos domiciliarios al Pueblo Kaméntsa.

Estos son los elementos mas sobresalientes de la cuestion territorial del pueblo
Kamentza dentro del Plan Salvaguarda, pero que desde su vision holistica, son
complementados con pensamientos lineas de accién en otras dareas, como:
TSAKENGKA JTENBUATEMBAM JTSATABOUANTSAM: “Educacién y familia”, BENGBE
OSERTANAN: Soy cultura”, TSABE EBIONAN Y CABENGBE SHNANENGAM: Salud y
medicina ancestral” y KABENGBE JAJANAM, ENANGMENAN Y KROSENANAM:
“Economia propia del pueblo Kamentza”.

El Plan, acaba llamando la atenciéon de que estan lineas de accion que recogen la
cosmovision Kamentza, y su forma de entender y buscar soluciones desde lo interno y
lo propio, solo dara frutos con el debido acompafnamiento de las comunidades. Sefala
igualmente que “es URGENTE implementar las acciones propuestas en las lineas de
accion del Plan Salvaguarda, teniendo en cuenta que la Unica posibilidad viva de
retomar todo lo propio estd encerrado en los secretos de la lengua KaméntS$a y solo
con el acompafiamiento y liderazgo de los mayores y mayoras y la comunidad, sera

YLn

posible este proceso de fortalecimiento y reconstruccion de la cultura Kaméntsa”.

26



=
o

0
E

0 R

VIMIENT
GIONA

©0
>

COLOMBIA !

| R R

Movilizaciones contra las afectaciones territoriales megaproyectos y
mineria

La llegada de los megaproyectos, en especial la construccion de la variante San
Francisco - Mocoa, y las concesiones paralelas a empresas mineras transnacionales,
ha provocado una importante movilizaciéon del pueblo Kamentza en defensa de su
territorio. Las autoridades han emprendido acciones legales, pero también medidas
de hecho como cierre de vias y caminatas en los centros urbanos y principales vias, asi
como toma de obras, como el caso del rio que estaba siendo afectado por la extraccion
de permanente por medio de extracciéon con volquetas de material de piedra,
produciendo gran afectacion del medio ambiente. Las diferentes movilizaciones
convocadas y el proceso social que sustenta estas acciones recrean la conciencia de la
r-existencia territorial Kamentza como pueblo, con un importante involucramiento
intergeneracional de taitas, mamitas, jévenes, nifios y nifias que prometen nuevas
generaciones de r-existencia desde sus cosmogonias, y su derecho a ser y vivir
diferentes, en una alteridad frente a los homogenizaciones discursos de la
modernidad y el desarrollo que se les imponen. Esta otredad, reivindica sus territorios
como garantia material y espiritual de estos otros mundos, que reclaman su derecho a
existir.

Foto 14, 15, 16: Movilizaciones bajo el lema “por la tierra,
por la vida, por nuestra existencia”. Fotos Cacique
Tamahiov

26/06/20

La construccion de la carretera San Francisco - Mocoa, hace parte de las obras del Eje
Amazonas de la IIRSA (Iniciativa de Integracién de la Infraestructura Suramericana),
que busca vincular Belem Do Para con Tumaco, potenciando asi las empresas de

27



=

0
E

OR

VIMIENT
GIoNA

0
;

X

COLOMBIA !

| R R

extraccidbn masiva de recursos naturales, como empresas mineras, petroleras,
agroindustriales, viabilizando a su vez su exportacién por los puertos del Pacifico
hacia el mercado asiatico. La zona por donde esta siendo construida la carretera es
considerada por el pueblo kamentza parte de su territorio humanizado
ancestralmente, no solo tiene su camino ancestral Sachamates, con el cual como vimos
se comunica el mundo andino y el mundo amazonico, y que ademas se considera
complejo de nacimiento de aguas en donde los mayores ordenaron no poblar, sino
conservar, pues seria fuente de vida, materializada tanto en fuentes de agua como de
plantas medicinales que solo alli se saben encontrar.

En un acta de negociacion con el gobierno se cita la denuncia sobre “conflicto armado
en los territorios indigenas; presencia de multinacionales en territorios indigenas
para la explotaciéon de la mineria, hidrocarburos, y demdas recursos naturales, y la
construccion del tramo de la variante San francisco - Mocoa” (Acta Gran Minga de
Resistencial0) obra que ademas se ha venido realizando sin la respectiva consulta
previa. En el mismo blog se denuncia:

“En el marco del Plan IIRSA (Iniciativa de Infraestructura Regional para Suramérica), el
corredor Multimodal Tumaco - Belém do Par3, Eje Amazonas, tiene un tramo que se denomina
la Variante San Francisco- Mocoa. Este tramo, de 47 kilémetros cruza el Territorio Ancestral de
los pueblos Inga y Kaméntza, poseido, conservado y protegido con gran celo por estos pueblos
con su biodiversidad, riqueza natural y ambiental. (...) Es un proyecto financiado por el Banco
Interamericano de Desarrollo, cuyo propoésito central sera facilitar la extraccion sistematica de
recursos naturales (petréleo, agua, minas, conocimiento tradicional, riqueza natural)”.

Y es que si bien en la poblacién urbana en
general celebra la construccién de la via,
la mayoria de los representantes de la
organizacion indigena tienen muy claras
cudles seran las consecuencias y quienes
los beneficiados. Como lo indica Jaime
Chindoy Jamioy, del pueblo kamentsa:

“La variante no es solamente la cercania
de lo que es el Alto Putumayo con el Bajo
Putumayo sino que también tiene otro
proposito que es el que nos preocupa a
nosotros como pueblos indigenas del Alto
Putumayo, como Kamentzas y como Ingas
que tiene que ver con la explotacion de
los recursos naturales. Ya tenemos

claridad de cudles son los intereses

Foto 17: Entrevista Jaime Chindoy.

10 Acta de reunion de la Gran Minga de Resistencia por la Defensa de los Derechos de los Pueblos
Indigenas del Putumayo, Alta, Media y baja Bota Caucana y el corregimiento de Jardines de Sucumbios.
Lugar: Resguardo de Condagua. Municipio de Mocoa. Departamento del Putumayo. 25 de Julio de 2012.

28



=

0
E

0 R

VIMIENTO
¢

|
A

X

COLOMBIA

después de hecha la variante entonces también al mismo tiempo hay la preocupacién de cémo
vamos a seguir nosotros, afrontar todas estas situaciones que se vienen y los impactos que se
van a generar de tipo social, de tipo econémico, politico, porque también se trata de debilitar la
parte organizativa sociopolitica nuestra, propia.

El taita Aureliano Garreta, sefiala igualmente que son los intereses mineros y
petroleros los que estdn atras de la construccién de la variante San Francisco - Mocoa:

“No es solamente la via. Porque ya le comentaba hace rato el mapa minero que hay en el
Departamento de Putumayo que lo socializ6, que lo present6 el mismo Ministerio de Minas y
Energia, nos muestra que todo este territorio esta proyectado para mineria. Por donde viene la
variante esta para la mineria también”.

Jaime Chindoy agrega ademas que el Alto Putumayo “por estar colocado en el macizo
colombiano, es generador de agua. Entonces esto lo vuelve atractivo para agencias que
de pronto tienen intereses frente a lo que tiene que ver con servicios ambientales”.
Carmenza Tez, lideresa muy activa en las movilizaciones y en la gestiéon de las
demandas que las comunidades colocaron ante la justicia, que fueron no favorables a
los indigenas, tiene muy claro que “el objetivo central es la extracciéon de todos los
recursos naturales que hay, no solo en la amazonia colombiana, sino en toda la
amazonia suramericana. Hay un conflicto social y también hay un conflicto territorial”.
N

ARIANTE. §

ICISCOR
SN [

ROYECTO 2 "

Foto 18, 19, 20: Movilizaciones visita presidente. Cortesia Cabildo Indigena.

29



La lideresa Jacinta del Rosario
Jamioy Ceron, del pueblo kamentsa,
que se destaca por la fuerza de su
voz y la expresion de sus palabras,
nos seflala en este mismo sentido,
pero con mas contundencia, que:

“el famoso proyecto IIRSA es
infraestructura, mineria y
ocupacion de nuestro espacio. A
ellos lo que les interesa es el
proyecto porque va a generar,
segun ellos, recursos aqui, va a
generar recursos a varias partes y yo
digo, nosotros no solamente podemos
vivir de la plata. Nosotros para poder vivir necesitamos el agua y el aire, el oxigeno, que es lo
que nos mantiene a nosotros. Se acaba eso y yo no creo que podamos respirar con un poco de
plata y, de pronto, en los bolsillos”.

Foto 21: Entrevista Jacinta Jamioy.

Frente a la claridad que tienen los miembros del pueblo Kamentza sobre lo que vienen
atras de la carretera, se han convocado multiples reuniones informativas, de debate,
de decision, buscando generar el mayor grado de movilizacién social Kamentza, pero
también buscando sensibilizar a la poblacién mestiza de los cascos urbanos,
recibiendo gran apoyo en sus movilizaciones. Como lo sefiala Judy Jacamanejoy, “se
hizo posible convocar a toda la comunidad y a todos los lideres tanto comunitarios
como lideres espirituales, nos acompafiaron en una movilizaciéon en donde el lema era
“Por la tierra, por la vida, por nuestra existencia” Eso era lo que gritabamos nosotros a
viva voz. Y en el sentido que en ese entonces era demostrar al mundo cudl era la
realidad y de qué forma nuestra comunidad iba a ser afectada con la via.

En un bloq que presenta las acciones de movilizacién y un comunicado a la opinién
publica, fechado en el 16 de octubre de 2014, reivindican:

“a todas las autoridades del orden local, nacional e internacional la EXIGENCIA del respeto a
los derechos territoriales como HABITANTES ANCESTRALES DEL ALTO PUTUMAYO Y
HEREDEROS DE TAMOABIOY. (..) Esta reafirmacién en vista de los MECANISMOS
ANULATORIOS QUE PROCLAMAN LA NO EXISTENCIA Territorios Ancestrales de los Pueblos
Inga y Kaméntsa en el alto Putumayo lo que ha permitido: la instalacién de megaproyectos
como la Variante San Francisco - Mocoa, una Iniciativa de la IIRSA, la instalacion de
pretensiones de mineria transnacional como la explotacién de diamantina en el resguardo
colonial de San Andrés del Pueblo Inga por ANGLO AMERICAN, la expansion de proyectos de
bio-prospeccién para usurpar conocimiento ancestrales asociados a la biodiversidad” (...) “A
los observadores de derechos humanos, llamamos a ser garantes de los derechos exigidos y las
denuncias que puedan derivarse frente a amenazas que pongan en riesgo la vida de los lideres
de los Pueblo Inga y Kaméntsa y de la poblacidn originaria del territorio ancestral”.

Los llamados a las movilizaciones han sido cada vez mas concurridos y, gracias a sus
campanas informativas, cuentan cada vez mas con participaciéon de mestizos del casco

30



=

0
E

OR

VIMIENT
GIoNA

©0
™)

COLOMBIA !

I R R
urbano que saben que las consecuencias nefastas no solo seran para los indigenas sino
para toda la poblacién del valle urbana y rural. Como bien lo senalan en un
comunicado, llamando a la convivencia de todos los sectores, incluso de los que han
llegado al valle en los ultimos dos siglos, para que puedan todos vivir en armonia
entre seres humanos y la naturaleza:

“Los Pueblo Inga y Kaméntsa del Alto Putumayo reafirmamos permanentemente nuestro lugar
de origen por la conexién con nuestro suelo, por los caminos andino-amazdénicos que
caminamos, por la relacién con nuestros rios, los vientos, el sol y la luna que dia tras dia
recorren el espacio para indicar nuestras estaciones agricolas de siembra, cosecha... de la
festividad de encuentro y regocijo entre familias milenarias a través del Karlos Turrinda y
Bétsknaté... esa es la vida que nos identifica y que reafirmamos fisica y espiritualmente en la
cotidianidad, innegable para todo habitante que ha compartido por mas de 2 siglos el mismo
espacio.

Este llamado no es solo a los mestizos del valle de Sibundoy, sino que viene gestando
un proceso organizativo de nuevas dimensiones, en un departamento en donde el
movimiento social campesino e indigena fue duramente perseguido por la violencia en
la década de 1990, y 2000, pero que recientemente recobra una nueva vitalidad para
seguir r-existinedo. Como lo sefiala el taita Aureliano:
“Hace cuatro o cinco afios venimos en una reunion, que se llama Minga de Resistencia por la
Defensa de los Derechos Fundamentales viendo la posibilidad de que el gobierno, por lo menos,
reconozca nuestro territorios. De que no se proyecten la explotacién de hidrocarburos, mineria
en nuestros territorios. En la Minga hemos dicho bienvenidos todos los pueblos, todas las
organizaciones. Entonces contamos con autoridades del Valle de Sibundoy, con la Mesa
Permanente del Pueblo Cofén, con la Asociacion de Cabildos Indigenas del Pueblo Aw3j, con la
Asociacién de la Consejeria del Pueblo Nasa. Y todos los pueblos y todas las organizaciones en
la Minga de Resistencia por la Defensa de los Derechos Fundamentales, porque estamos
trabajando pueblos indigenas del Putumayo, alta, media y baja Bota Caucana y el
Corregimiento de Jardines de Sucumbios, de Ipiales, Narifio, todos buscando la forma de decirle
al gobierno, de decirle al Estado nosotros estamos aqui, estamos reclamando nuestro territorio,
estamos reclamando nuestros derechos fundamentales para seguir perviviendo como pueblos”.

Los procesos sociales de movilizacion que hemos observado en los ultimos afios han
sido nutridos por la acciéon de un buen grupo de jévenes Kamentza e Inga, que junto a
sus taitas y mamitas, y llevando nifios y nifias en el camino exigen su derecho a su
herencia cultural y territorial de sus ancestros.

En el valle de Sibundoy existe un movimiento juvenil diverso que se moviliza en varios
frentes culturales, artisticos, politicos, educativos, en las escuelas, en los centros
culturales, en las plazas y zonas deportivas, en las calles y que ha sido soporte técnico
y social de las movilizaciones sociales en defensa de la territorialidad originaria
Kamentza e Inga, pero que como movimiento juvenil es independiente y

31



=

0
E

0 R

VIMIENT
GIoNA

v
>—O

COLOMBIA !

| R R

autogestionado. Desde recorridos con los nifios y nifias para que reconozcan y
valoricen el sentido material y espiritual de su territorialidad, cineclubes, programas
de radio, actividades recreacionales, escuelas, grupos de danza y musica, en donde el
valor de lo cultural, ligado al territorio tiene una importancia central, pero que
ademas acompafian a la par a taitas y lideres del Cabildo en las demandas, gestiones, y
movilizaciones en torno a los derechos del pueblo Kamentza.

Foto 20: Mural realizado por los jévenes con el mensaje “no la mina”.

Judy nos cuenta por ejemplo parte del trabajo que desarrollan con nifios y nifias, de

reconocimiento y valorizacidn de los espacios territoriales y del propio ser Kamentza:
“hemos realizado un ejercicio muy bonito con los nifios para que a partir de las experiencias, de
los recorridos en campo puedan observar este tipos de afectaciones. Con el sentido de que ellos

empiecen a tomar conciencia de la necesidad de fortalecer, primero su propio ser, su primer
territorio, y de la necesidad también de que empiecen a defender los espacios naturales”.

32



Otro ejemplo de estas iniciativas lo
constituye la sala de lectura Taita
Gabriel Tisoy Mansajoy, en donde se
recuperan historias ancestrales y se
practican artesanias de los pueblos
Kamentza e Inga, en una forma
artistica y pedagogica de trabajar con
los niflos y niflas la sabiduria e
importancia de los saberes
ancestrales de los pueblos y de la
relacion de los seres humanos con la
naturaleza. Una de las coordinadoras
de la sala de lectura es la artista
plastica Rosa Tisoy, quien elabora una
obra artistica orientada a destacar la
magia de la vida y la naturaleza, y
nuestra profunda relacién como humanos con sus principios.

Foto 22: Sala de lectura Taita Gabriel Tisoy Jamioy.

Foto 23, 24: Obra artistica Rosa Tisoy. Fotos de Rosa Tisoy.

33



=

0
E

0 R

\G/IMIENTO

X

COLOMBIA

Haceres Decoloniales en la Universidad Distrital- Facultad de artes ASAB. Cuya obra
venia acompafiada del siguiente mensaje:

“La tierra... es volver a lo propio para mi reconstruyendo cada dia la memoria de los abuelos,
que simplemente todo ya estd hecho, solo es volver a recoger la semilla para compartirla,
revivir en medio de un desconcierto. Como aromas, esencias, los colores de la tierra que ya
estan es solo llenarlo de magia de plasmar y compartir de cierta forma lo que los abuelos
permiten que hoy comparta. Una memoria que tiene que ser cuidada, ensefiada y cultivada.
Compartida, Como una semilla que crece y que se transforma para compartir su esencia o su
transformacion”.

Foto 25, 26: Centro Cultural Tamabioy.

~SABERES DE
‘MIS|ABUELOS

Foto 27: Cartilla de trabajo sobre saberes de los abuelos

Y es que estos jovenes tienen un componente de migracion hacia las ciudades de pasto
y Popaydn por razones de estudios, en donde consiguen articularse con los
movimientos del Cauca y Narifio, tan importantes en el movimiento indigena
colombiano. Estos Inga y Kamentza, que migran a las ciudades mayores de la region, y
en algunos casos a Manizales, Medellin o Bogot3, regresan con un bagaje conceptual

34



=

0
E

OR

VIMIENT
G A

0
ONAL
TIE A

X

COLOMBIA !

| R R
analitico y de vida afuera, incluso algunos han salido a estudiar fuera del pais, como el
caso de Henry Mavisoy y sus estudios sobre medio ambiente en la Universidad de
Para, Brasil, pero que en fin son personas que regresan con una fortalecida conciencia
de la riqueza de lo propio y de la defensa de sus formas de vida.

El aporte de estos jdvenes que migraron, estudiaron y regresaron, pero también de un
grupo de jovenes, hermanos, primos, sobrinos, y en general amigos que se suman a las
acciones emprendidas en varios campos, es muy importante en el movimiento social
critico a los procesos de explotacion minera, re-fortaleciendo sus cosmovisiones en
relacion con el territorio, como centrales para la vida, no solo indigena, sino de todos
los seres humanos. Como bien lo sefiala Judy Jacanamejoy:

“Para nosotros el territorio va mas alla de la ocupacién misma. O sea, si él esta ahi, si la tierra
esta ahi, intacta y natural, eso es territorio también para nosotros. Que esté alli, que nadie la
toque, que si el agua estd alli, que esté alli. Que si las montanas estan alli, sin ser habitadas, si no
se cultiva alli frijol, maiz, lo que sea, pero estan alli. Porque alli se esta garantizando la vida. Es
como si estuviéramos guardando para nosotros, para nuestros hijos. Pero si esa tierra se
pavimenta entonces ya no tendria sentido y perderia todo ese valor espiritual”.

Y continta Judy:

“Bajo ese discurso de desarrollo y de progreso es que se ha contaminado la mente de las
personas. Desde los planes de desarrollo que son como transitorios también, mientras que un
plan de vida, su nombre lo expresa, es de vida, aca se juega la vida de las comunidades (...) los
medios de comunicacidn ejercen ese poder y esa presion en las comunidades y nos pintan las
carreteras, nos pintas todas las obras de infraestructura como si fueran a traer las
consecuencias mas gratas para la comunidad y no es asi. Para nosotros eso nos lo han ensefiado
nuestros mayores, o sea, el hecho de que estés pisando la tierra, eso es mas valioso, el contacto
directo con watsana mama es mas importante”.

Jaime Tisoy también nos ofrece un excelente analisis de lo que han sido las

continuidades de la colonialidad territorial.
“El conflicto ideoldgico nace en primer lugar de la concepcién diferente que tenemos de
desarrollo frente a lo que el Estado promulga. El desarrollo de los pueblos indigenas busca la
salvaguarda de la vida, integral. Y cuando busca, cuando uno pregunta cual es el desarrollo del
Estado y qué busca, pues ahi la salvaguarda de la vida no es primaria. En el momento en que ya
se estan ejecutando este tipo de politicas de desarrollo, lo que hemos visto no ha sido el
mejoramiento de la calidad de vida.

Y concluye aun Jaime:

“siempre, después del descubrimiento, hemos venido siempre cada vez yéndonos como mas a
los rincones, la des-territorializacién ha sido desde muchos afios atras, hoy es una nueva
forma”.

Para Carmenza Tez, lideresa importante en los procesos de defensa de los derechos de
la comunidad, tiene muy bien fundamentadas sus visiones sobre el desarrollo que
llega al valle:

35



=

0
E

0 R

\G/IMIENTO

|
A

X

COLOMBIA

“No comparto la idea de desarrollo que se nos vende porque la idea de desarrollo que nos esta
vendiendo el capitalismo mundial y con estos proyectos de la IIRSA es totalmente contraria a la
vida normal que hemos llevado las poblaciones indigenas en armonia con la naturaleza. Es
totalmente contraria. Es mas, es destructora de ese equilibrio natural, de ese equilibrio
armonico con la naturaleza. Por eso se estd poniendo en riegos la vida no solamente de las
poblaciones indigenas, sino la vida de todos los humanos en este planeta tierra”.

Frente a estos desafios, los Kamentza tienen claro que es urgente emprender medidas
hacia afuera y hacia dentro, hacia afuera se gestionan las relaciones con el Estado y el
capital, hacia adentro defendiendo los propios saberes y haceres, el ser como primer
territorio, segin nos dice Judy:
“Y defender lo propio es practicamente la defensa del primer territorio y el primer territorio
como un espacio no solamente fisico sino también simbélico. Entonces mas bien yo veo la tarea
y la necesidad de que en este momento se empiece a fortalecer lo propio, se empiece a retomar
el origen. Para nosotros la evolucién es volver a la raiz, volver al origen porque ah{ estd como la

esencia del pueblo. De que no somos pueblos indigenas sino originarios, de que esta tierra es
nuestra y que por lo tanto defenderla es nuestra tarea”.

La riqueza cultural, artistica, politica de este grupo de jévenes es vital en el proceso de
relevo generacional de la r-existencia territorial en el valle de Sibundoy, que como
ellos aseguran no solo garantiza la pervivencia del pueblo Kamentsa, sino también de
los cientos de pueblos indigenas y no indigenas que viven en las partes mas bajos de la
cordilleray en las planicies que reciben las aguas que los Kamentsa cuidan.

Foto 25: Recorrido de varios dias de reconocimiento del territorio.
Foto Carmenza Tez.

36



COLOMBIA

Referencias bibliograficas

Gomez Lépez, Augusto Javier. El Valle de Sibundoy: El despojo de una heredad. Los
dispositivos ideologicos, disciplinarios y morales de dominacién. Anuario Colombiano de
Historia Social y de la Cultura No 32. 2005. Pp. 51-73.

Saransig Picuasi, Cesar. Aportes al ordenamiento territorial desde la cosmovision de los
pueblos indigenas. Tesis Titulo Magister Desarrollo Regional y Planificacién territorial.
Pontificia Universidad Catodlica del Ecuador, PUCE, Facultad de Ciencias Humanas, Escuela
de Ciencias Geograficas. Quito, 2013.

Zavaleta, Rene. Problemas de la determinaciéon dependiente y la forma primordial. En:
América Latina: Desarrollo y perspectivas democraticas. Costa Rica, 1982.

Observatorio de DH y DIH, Vicepresidencia de la Republica. “Diagnéstico de la situacion del
pueblo indigena Kamsa 0 Kamentsa”. En:

http://historico.derechoshumanos.gov.co/Observatorio/Documents/2010/Diagnosticolndige
nas/Diagnostico KAMS%C3%81.pdf

Paginas en internet:

http://puebloindigenacamentsabiya.blogspot.com.br/

http: //www.ozip.org.co/2012 /?page id=35

http://www.ozip.org.co/.

Personas entrevistadas citadas:

e Aureliano Garreta Chindoy. Pueblo Inga. Condagua. Municipio de Mocoa.
Putumayo

e (Carmenza Tez Juagiboy. Pueblo Kamentsa. Representante en la demanda
contra el Estado.

e Jacinta del Rosario Jamioy Ceron. Pueblo Kamentsa. Lideresa Organizacion
Indigena San Francisco.

¢ Jaime Chindoy Jamioy. Pueblo Kamentsa.

e Judy Jacanamejoy Chicunque. Pueblo Kamentsa. Antropologa Proyecto
Educacién Propia

e Taita Arturo Jacanamejoy. Pueblo Kamentsa.

Créditos
Jévenes, autoridades y lideres del Pueblo Kamentza

Sistematizacion realizada por Milson Betancourt, Laboratorio de Movimientos
Sociales y Territorialidades de la Universidad Federal Fluminense (LEMTO-UFF)

Valle de Sibundoy, octubre de 2015

37


http://historico.derechoshumanos.gov.co/Observatorio/Documents/2010/DiagnosticoIndigenas/Diagnostico_KAMS%C3%81.pdf
http://historico.derechoshumanos.gov.co/Observatorio/Documents/2010/DiagnosticoIndigenas/Diagnostico_KAMS%C3%81.pdf
http://puebloindigenacamentsabiya.blogspot.com.br/
http://www.ozip.org.co/2012/?page_id=35
http://www.ozip.org.co/

