
                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

1 
 

ESTUDIO DE CASO 

Pueblo Mbya Guaraní  

Comunidad Indígena Yvyratymi  (Vega Cué) 

“Py, a guapy roiko hape” Bienestar en nuestros territorios”  

(Cacique Aracadio Mendoza, 2012) 

 

Paso Yobái con orígenes yerbateros 
 
La división político administrativa en el 

Paraguay considera Departamentos y Distritos 

(también llamados municipios). El Distrito de 

Paso Yobái corresponde al Departamento de 

Guarirá, ubicado en la Región Oriental, distante 

a 185 kilómetros desde Asunción.  

El Distrito Paso Yobái, es eminentemente rural, 

del total de su población que asciende a 20.540 

habitantes, 1.710 viven en el área urbana y 

18.830 en la zona rural. 

Es el tercer distrito más poblado del departamento Guarirá, y como otras regiones del 

Paraguay presenta datos alarmantes de pobreza y ciudadanía, como es que el 11% de los 

adultos son analfabetos, y solamente el 65% de la población 

cuenta con cédula de identidad, en el sector rural este 

porcentaje baja al 52%. 

En el Distrito Pasó Yobái, existen seis grupos pertenecientes 

al pueblo indígena Mbya Guaraní, los espacios donde están 

ubicados se denominan: Naranjito, Isla Hû, Vega Cué, 

Ovenia, Santa Teresita y Arroyo Hû, albergando a 

aproximadamente 1.500 personas.  

Esta región es históricamente conocida por producir la 

mejor calidad en yerba mate en del Paraguay, a partir de la 

cual se prepara la popular infusión fría llamada “tereré”, 

bebida tradicional en el país y en todo el Río de la Plata.  

Desde muy temprano, los bosques de la región fueron paso 

de los madereros y recolectores de la hoja y rama de la 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

2 
 

yerba mate. Posteriormente la tierra es disputada por campesinos, locales y extranjeros, y 

luego por la agroindustria.  

 
El despojo y el retorno a las tierras Mbya Guaraní 
 
Hace aproximadamente doscientos años el territorio ancestral de los Mbya era muy grande, 

fue habitado por distintos grupos del pueblo guaraní, entre sus Caciques principales se 
encontraba uno muy famoso llamado Garay. 

En la década de los años setenta del siglo XX parte de sus territorios fueron “colonizados” por 

distintos grupos, entre ellos los migrantes alemanes que ingresaron por iniciativa y 

ofrecimiento del dictador Alfredo Stroessner. Fue entonces que la comunidad Mbya  Guaraní  

fue expulsada hacia otras regiones, quedando muy pocas familias dispersas y en situación de 

servidumbre, al final quedaron apenas cinco o seis familias quienes también abandonaron el 

lugar por un período corto, aproximadamente un año. 

Luego sin embargo, decidieron volver a sus tierras ancestrales, los alemanes y otros 

propietarios al verlos decididos les ofrecieron un pago a cambio de que se fueran de manera 

definitiva, algunos aceptaron y otros rechazaron la oferta, aunque era claro que no tenía 

mayor valor legal esta forma de transacción.  

Una persona importante fue la propia hija del Cacique Garay, Lidia Garay, quién estaba 

decidida a ocupar los territorios de sus antepasados. 

Esta es la historia de la Comunidad Indígena Yvyratymi (Vega Cué), que si bien apenas logró 

recuperar una parte de su territorio, 205 hectáreas, y como las otras del Distrito, no tienen 

tierra y territorio en calidad necesaria para vivir y reproducir plenamente su cultura, hay que 

destacar su decisión por el retorno y el arraigo al territorio como el principio de la 

reconstrucción de su identidad y la armonía en sus vidas. 

El despojo de sus tierras 

Durante muchos años, de manera continuada y permanente, los Guaranís Mbya han sido 

despojados de sus tierras por familias campesinas paraguayas y extrajeras, que desmontaron 

los bosques unas veces para extraer maderas y carbón, otras para cultivar el campo. 

Sin bosque la población Mbya Guaraní se ha visto afectada en los aspectos más sensibles de su 

cultura, ya que además de la tierra, el bosque es la fuente de su sobrevivencia económica, 

donde la recolección, la caza y el cultivo constituyen los elementos fundamentales del ser 

indígena. Asimismo el bosque provee de todos los elementos para el ritual religioso, sostén de 

toda la riqueza cultural del Mbya; como también se constituye en la base de un ambiente 

saludable para el desarrollo pleno y equilibrado de la población, y es el lugar donde fluye la 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

3 
 

palabra de los dioses inspirando a los chamanes o “karaia” para que puedan cumplir con la 

voluntad divina. 

Como dijimos, las familias que se fueron asentando y ocupando el territorio guaraní, luego de 

expulsar a los indígenas, no querían que estos volvieran al territorio, y en muchos casos 

pagaron para mantenerlos alejados, a esto luego lo reivindicarán como una compra venta de 

mutuo acuerdo, a pesar que contradice la normativa al respecto. 

Las reocupaciones contaron con la intervención del Instituto Nacional del Indígena (INDI), 

institución que a solicitud, pedido y movilización de la población Guaraní actuó para 

encontrar los espacios que hoy se encuentran nuevamente en mano de las comunidades.  

En el año 1991 se asentaron en la comunidad que hoy es Paso Yobái luchando por ocupar 

nuevamente su territorio y mantenerse en el lugar y poder obtener el título las tierras para 

sus comunidades. 

Para el caso de la Comunidad Indígena Yvyratymi (Vega Cué), luego de organizarse fueron 

nombrados por Asamblea dos caciques que gestionaron la formalización de sus ocupaciones 

mediante el Instituto Nacional del Indígena (INDI), estos caciques gestores fueron Nicanor 

Fernández y Antonio Alvarola. 

La recuperación de tierras y la formalización del título de la Comunidad Vega Cué  
 

Luego de mucho tiempo desde la 

ocupación, en el año 2002 con la ayuda 

de la Hermana Religiosa Rosalía García 

de la Congregación Carmelitas 

Misioneras Teresianas es que concluyen 

las gestiones con el Instituto Nacional 

del Indígena, obteniendo en primera 

instancia la personería jurídica de la 

comunidad y posteriormente el título 

de propiedad de las tierras.  

Es así que la Comunidad Indígena 

Yvyratymi (Vega Cué) perteneciente a 

la Etnia Mbya Guaraní, asentada en el 

Distrito de Paso Yobái, Departamento de Guairá, obtiene la personería jurídica en fecha 19 de 

abril del 2002 mediante Decreto N° 16931 del Poder Ejecutivo. 

Posteriormente, la titulación de sus tierras fue obtenida el año 2006, con el apoyo y gestión 

constante de las hermanas Carmelitas Misioneras. 

Vivienda en la comunidad 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

4 
 

Otros decretos que reconocen la personería jurídica de las demás comunidades 

pertenecientes a los Mbya Guaraní son: 

- Decreto N° 16478, de la Comunidad Indígena “Ovenia”, en fecha, 19 de febrero del 
2002. 

- Decreto N° 18879, de la Comunidad Indígena “Arroyo Hú”, en fecha, 12 de diciembre 
de 1991. 

- Decreto N° 11215, de la Comunidad Indígena “Santa Teresa”, en fecha, 10 de octubre 
del 1991, del Instituto Nacional del Indígena. 

- Decreto N° 8071, de la Comunidad Indígena 4 de diciembre, en fecha 21 de diciembre 
de 1.990. 

- Decreto N° 11482, de la Comunidad Indígena “Yvty Miri” 
 

Línea del tiempo 
 
 

 
 

 
La lucha por la tierra fue la lucha por el “Tekoha” 

 

El territorio ocupado actualmente por el 

pueblo Mbya Guaraní  le han pertenecido 

ancestralmente, y aunque se encuentra 

disminuido en extensión, las comunidades 

son las únicas que mantienen remanentes 

boscosos, recurso fundamental para el 

bienestar y máxima aspiración Mbya 

conocido como py’aguapy (paz en el alma 

o el espíritu), que no puede darse sin la 
presencia del bosque. Inclusive al chaman 

se le denomina como Paí Ka’aguy 
Hogares de la comunidad 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

5 
 

(Sacerdote del bosque). 

La comunidad Mbya Guaraní ha luchado por ocupar nuevamente su territorio y mantenerse 

en el lugar y poder obtener el título del territorio para sus comunidades. Estas luchas 

empezaron el año 1998. La lucha por la tierra fue por el “Tekoha”, lugar donde viven los 

pueblos originarios, y esto fue por mantener los recursos naturales, como los bosques, agua y 

suelo. 

Los Mbya son el grupo que tradicionalmente más se ha aferrado a conservar su cultura. Se 

resistían a lo occidental y rechazaban la compra de tierras porque según su pensamiento las 

tierras son de Dios. Cuando por fin aceptaron ya no había tierras o estaban en zonas muy 

marginales, tampoco aceptaban tener escuelas ni introducir ningún elemento que fuera 

occidental.  

La comunidad Mbya Guaraní, se organizan por medio de reuniones llamadas Aty guazú -  

reunión grande, lugar donde están reunidos todos los caciques de las 6 comunidades,  que 

conforman la Asociación llamada Opy Porâ. Es el lugar donde toman las decisiones más 

importantes para todas las comunidades. Siendo una de las decisiones más trascendentales: la 

recuperación y legalización de sus tierras. 

Por medio de las presiones y gestiones de los Caciques, y en algunos casos con 

acampamientos frente a las oficinas del INDI en Asunción, es que los Mbya Guaraní 

consiguieron garantizar algunos espacios en sus tierras ancestrales. 

Aspectos legales del acceso y control de la tierra, conflictos, otros 
actores 
 
De acuerdo a la Constitución Nacional del Paraguay vigente desde el año 1992, en su Artículo 

64 que refiere a la Propiedad Comunitaria, donde “los pueblos indígenas tienen derecho a la 

propiedad comunitaria de la tierra, en extensión y calidad suficientes para la conservación y 

desarrollo de sus formas peculiares de vida. El Estado les proveerá gratuitamente de estas 

tierras, las cuales serán inembargables, indivisibles, intransferibles, imprescriptibles, no 

susceptibles de garantizar obligaciones contractuales ni arrendadas; así mismo estarán exentas 

de tributo. Se prohíbe la remoción o traslado de su habitad sin el expreso consentimiento de los 

mismo.” 

Es en este artículo de la Constitución que las comunidades Mbya Guaraní han sustentado sus 

gestiones para la intervención del INDI para acceder a las tierras que hoy disponen. Aunque 

en estos casos no se estaría cumpliendo una parte sustancial del artículo constitucional que 

estipula que las tierras deben tener la “extensión y calidad suficientes para la conservación y 

desarrollo de sus formas peculiares de vida”. 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

6 
 

En tanto su forma de organización propia se sustenta en el Artículo 63 de la misma 

Constitución “Queda reconocido y garantizado el derecho de los pueblos indígenas a preservar y 

a desarrollar su identidad étnica en el respectivo hábitat. Tienen derecho, asimismo, a aplicar 

libremente sus sistemas de organización política, social, económica, cultural y religiosa, al igual 
que la voluntaria sujeción a sus normas consuetudinarias para la regulación de la convivencia 

interior siempre que ellas no atenten contra los derechos fundamentales establecidos en esta 

Constitución. En los conflictos jurisdiccionales se tendrá en cuenta el derecho consuetudinario 

indígena”. 

Organización de la Comunidad Mbya Guaraní  
 

La organización ya sea comunitaria y de 

familia se efectúa a través del Consejo de 

Karaia (líder religioso) y el cacique (líder 

político) en el Opy (templo) o en la casa del 

cacique donde toda la comunidad se reúne y 

escuchan los consejos y también realizan los 

rituales religiosos. 

La organización de los pueblos Mbya Guaraní 

se rige en su mayor parte por costumbres 

ancestrales muy arraigadas y que son parte 

del Ser Mby’aete’i (Ser auténtico o puro 

Mbya). Cada comunidad cuenta con un líder 

político o Cacique y uno o más líderes religiosos, o chamán, denominados por ellos mismos 

como Karaia, Opygua o Pa’i Ka’aguy, que a diferencia de los caciques que son elegidos y 

removidos en asambleas de la comunidad, los Karaia son inspirados por la divinidad Mbya.  

Todas la comunidades cuentan con su templo opy (casa y hogar primigenio, que es la base 

religiosa), donde realizan sus rituales, cuando son convocados por la divinidad a través de sus 

chamanes. También realizan sus bautismos o imposición de los nombres Mbya en su propio 

idioma (el guaraní Mbya).                 

Los dirigentes de la Asociación de comunidades son electos en Asamblea donde participan los 

líderes representantes de las seis comunidades de base: Vega Cué, Santa Teresita, Naranjito, 

Arroyo Hû, Isla Hû y Ovenia. La Asociación  funciona desde el año 2007. En la Asamblea se 

elige al Presidente de la Asociación, quien dura un año en su mandato, pudiendo ser reelecto 

por un periodo más. El primer presidente de la Asociación fue Arcadio Mendoza de la 

comunidad de Vega Cue, y actualmente (2015) es la Cacica Maria Benítez Ramirez de la 

comunidad de Arroyo Hû. 

Esta Asociación para el 2015 está integrada por:  

Durante las reuniones 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

7 
 

 Cacique de Vega Cué: Arcadio Mendoza 
 Cacique de Naranjito: Jorge Benítez 
 Comunidad de Santa Teresita: Inocencio Duarte  
 Cacique de Isla Hú: Mariano Benítez 
 Comunidad de Ovenia: Isabelino Romero 
 Comunidad Arroyo Hú: María Benítez 

 

La Asociación de comunidades indígenas cuenta con un estatuto con 20 artículos y un 

reglamento interno. Los dirigentes consideran que no es necesario socializar el Estatuto y el 

Reglamento con los blancos o paraguayos, pues estos documentos solamente les pertenecen a 

ellos.  

El periodo de vigencia de los caciques dirigentes en su cargo no está definido. Si trabaja bien 

el cacique se mantiene, pero si no cumple con lo designado en las reuniones, la gente lo 

cambia en Asamblea.  

Los temas más importantes que tratan en la Asociación son: la problemática de las mujeres, la 

parte organizativa, la cultura, la educación (escuelas), la salud de la comunidad, la agricultura 

o kokue, y los proyectos que tienen como comunidades. Y se reúnen cada dos meses con todos 

los caciques de la comunidad, y realizan una asamblea cada año para dar continuidad o 

renovar a las autoridades. 

Avances en gestión de la tierra y el territorio y expectativas 
económicas, culturales, sociales 
 
Comunidad Indígena Yvyratymi (Vega Cué)  
 
La comunidad cuenta actualmente con 40 familias asentadas conformada por 47 adultos y 67 

niños y niñas. 

La Comunidad Indígena Yvyratymi (Vega Cué), es la comunidad más pequeña en superficie de 

entre las seis que se encuentran en el Distrito Paso Yobái;  con 105 hectáreas de superficie 

total. Esta comunidad comparte territorio con los municipios de Paso Yobái e Independencia, 

se sitúa al sureste de ambos municipios. 

Aspectos culturales 

La organización internamente se desarrolla a través de reuniones, que son encabezadas por 

un Cacique y en otros casos por el Chotarro Ruvicha, este último es la máxima de la 

comunidad, tiene una jerarquía superior y ordena a su pueblo sin ninguna jerarquía. 

El líder religioso o Karaia, también maneja a la comunidad. Es una especie de médico naturista 

que cura a los enfermos, y también realizan bautismos con tabaco. Sin embargo, en casos más 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

8 
 

graves los indígenas trasladan al enfermo a los hospitales tradicionales más cercanos de sus 

comunidades. 

Todas las comunidades cuentan con su 

templo  denominado Opy, donde realizan 

sus rituales cuando son convocados por la 

divinidad a través de sus chamanes. Las 

seis comunidades encabezados por sus 

líderes conforman una organización 

denominada Opy porâ Mbaraetevera.  

Otra forma cultural muy valorado por este 

pueblo es el baile del Tangará, o danza 

tribal de entretenimiento y diversión, 

aunque no separado totalmente de lo 

religioso. 

En la comunidad es vigente el trabajo 

colectivo mediante minga, y también realizan algún mejoramiento dentro de la comunidad 

mediante el trabajo comunitario como es el arreglo de caminos, construcción de puentes, 

ayuda a personas enfermas. 

Características y utilización del territorio 

 

Huerta familiar 

Opy (Templo)  dentro de la comunidad 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

9 
 

La zona agrícola abarca unas 39 has, alcanzando el 35% de la superficie de la comunidad. 

Presenta un suelo franco arenoso, apto para la práctica agrícola, aunque el suelo presenta una 

importante pendiente de este a oeste, hacia el arroyo que recorre de sur a norte. Entre las 

prácticas no recomendadas pero utilizadas por los indígenas se encuentran los cultivos a 
favor de la pendiente y la quema. 

La zona del suelo bajo abarca unas 34 has, es decir un 31 % de la superficie, denominado por 

los Mbya como yvype. En general es un suelo arcilloso, muy húmedo y anegadizo en muchas 

partes. No es apto para el cultivo agrícola, ni tampoco se pretende cambiar su vocación 

natural. En este suelo predominan las gramíneas nativas y es, en esta zona donde se 

implantan los estanques piscícolas y es un potencial que se puede desarrollar, y va muy ligada 

a la cultura y dieta del Mbya. 

La zona boscosa cuenta con unas 40 

hectáreas de bosque, esto representa el 

36 % de la superficie de la comunidad. 

Estos bosques en gran parte son 

residuales y secundarios y pasaron por un 

incendio forestal hace algunos años, aun 

así se encuentran todas las especies 

arbóreas representativas de la cultura 

Mbya, razón por la cual es prioritaria su 

conservación y recuperación.  En esta 

zona se instala algunas colmenas de 

abejas. El mantenimiento de toda la masa 

boscosa es muy importante pues protege 

a la misma de la invasión de especies gramíneas exóticas muy agresivas, que al invadir la zona 

agrícola, dificultan enormemente los trabajos agrícolas. 

Agricultura, pecuaria y artesanía 

En la comunidad se producen para el 

autoconsumo: mandioca, poroto, maíz, batata, 

zapallo, calabaza y maní además de frutas como 

la sandía, el melón que también son para la venta. 

También cuentan con huertas familiares y 

realizan apicultura.  

Para la habilitación de parcelas generalmente 

utilizan machete, luego  queman y siembran. 

Realizan prácticas para el mejoramiento de suelo 

y practican el descanso de las parcelas. La 

Zona boscosa dentro de la comunidad 

Cultivo de plátano 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

10 
 

comercialización de sus productos lo realizan en el mercado local o por medio de acopiadores 

o ventas ambulantes en el caso de sus artesanías.  

En la comunidad se realiza la reforestación con árboles nativos como: petereby y guayaiby.  

Poseen animales menores para consumo como: cerdos, gallinas y patos. Cuentan con animales 

como el buey y caballos para trabajos agrícolas; también con vacas que les provee de leche 

para consumo familiar. 

Como una forma de generar ingresos realizan artesanías para la venta.  

Cada indígena trabaja alrededor de su casa para cultivar y también realizan trabajos 

comunitarios como limpieza de caminos internos y construcción colectiva. 

Actualmente cuentan con  asistencia técnica de la Dirección de Extensión Agrícola – DEAg, con 

el programa del PAEI, dependiente del Ministerio de Agricultura y Ganadería. 

Conservación de semillas  
 
Para la conservación de las semillas utilizan una 

práctica tradicional denominada tatachîname, 

curado con humo de la cocina, actualmente 

también se guarda en bidones y botellas. 

Un complemento importante en la selección de las 

semillas es el aspecto cultural religioso, ya que las 

semillas son llevadas a la casa ceremonial (Opy) 

para la bendición de parte de líder religioso 

(karaia). Esto siempre se hace principalmente para 

las semillas nativas autóctonas propias de los 

Mbya. 

Para la siembra de los cultivos también se tiene en 

cuenta las fases de la luna, por ejemplo en luna nueva (Jasy ra’y) se cultivan plantas cuyas 

partes comestibles se desarrollan bajo tierra. En la luna menguante se pueden cultivar las 

ramas de mandioca, se guardan las ramas, semillas y también los granos de maíz, maní, 

poroto,  calabaza y sandia. 

 

 

 

Siembra comunitaria en la huerta 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

11 
 

Otros ingresos 

Los indígenas suelen realizar trabajos como 

jornaleros principalmente como cortadores 

de caña de azúcar, carpida, y corte de la 

yerba mate.  

Educación 

Cuentan con una escuela pública 

dependiente del Ministerio de Educación y 
Cultura, en cuyas aulas funcionan los pluri-

grados desde el 1º hasta el 6º grado, pero 

sin embargo, la asistencia de los niños y las 

niñas no es obligatoria. Los Karaia son los 

que designan quienes son los niños y niñas que pueden asistir a las escuelas, dependiendo de 

la madurez o preparación de los mismos. 

A través de la Intendencia Municipal de Paso Yobái y del Fondo (FONACIDE) se está 

construyendo dos aulas más para la escuela. La misma cuenta con la merienda escolar y 

próximamente esperan ser beneficiados con el almuerzo escolar. 

Agua 

Respecto al acceso al agua se abastecen a partir de  4 pozos de  que son llamados  ycua’i, que 

significa agua naciente. 

Proyectos y acciones de desarrollo 
 
Las acciones  

La Comunidad Mbya Guaraní ha tenido 
importantes logros en su lucha por el 
territorio, llegando a establecerse y producir 
en las comunidades de Paso Yobái, 
consiguiendo el reconocimiento por parte del 
Estado y de la población que se encuentra 
habitando el Distrito. Además el uso racional y 
sostenible de los recursos naturales, sin 
destruirlos y tratando de conservar 
principalmente los bosques por parte de las 
comunidades del Pueblo Mbya son un ejemplo 
a seguir y que pueden  replicados para otros 
casos.  

Durante las tareas jornaleras 

Mujeres Mbya 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

12 
 

Desde  el año 1993 la institución Alter Vida viene trabajando en el Departamento del Guairá, 

conociendo muy de cerca la problemática ambiental, social, cultural y económica del mismo. 

Entre el 2005 y 2009 el Proyecto Institucional denominado Fortalecimiento de la Incidencia en 

producción Sustentable y Comercio Justo: Un enfoque Intersectorial, trabajo en una propuesta 
de zonificación de la producción de ferias hortigranjeras con el objetivo de lograr mayores 

beneficios económicos a las familias feriantes.  

A partir del 2006 se inicia la cooperación de Cives Mundi y AECID para la implementación de 

proyectos con las 6 comunidades del Pueblo Mbya de Paso Yobái.  

Las amenazas 
A pesar de que en el país existen leyes 

que protegen los derechos de los 

pueblos originarios, no se respeta la 

participación de los mismos en las 

políticas que afectan a sus condiciones 

y  modos de vida, así como también la 

falta de acciones del Estado para que 

puedan vivir en sus territorios. Los 

principales problemas que atraviesan 

los pueblos indígenas se relacionan a la 

pérdida de control de sus territorios y 

de los bosques. Esto hace que la vida 

indígena sea avasallada con sus saberes 

ancestrales desplazados, y obligados de 

esta forma, a migrar a los centros 

urbanos, donde caen lastimosamente en la mendicidad. 

Los reclamos principales de los indígenas son tierra, salud, educación, defensa de la cultura y 

forma de vida. La situación de los indígenas en el Paraguay es actualmente muy preocupante, 

los bosques naturales han desaparecido y las grandes extensiones de tierra han sido vendidas, 

desplazando a toda la población indígena. Asimismo están arrinconados debido al avance de 

la agricultura mecanizada que los deja sin un lugar donde vivir, esto hace que el futuro del 

indígena sea muy incierto. 

La visión de los indígenas en el futuro no es nada positiva, con las privatizaciones se van a 

terminar los montes y ya no quedarán instituciones para la defensa de los pueblos, por lo 

tanto si o si las distintas etnias deberán unirse y organizarse para luchar por el territorio y lo 

bosques remanentes. 

 

Niños de la comunidad 



                                                                                                                                                 

PARAGUAY      

 

13 
 

Créditos 

Agradecimientos especiales al Pueblo indígena Mbya Guaraní: Comunidad Indígena Yvyratymi 
(Vega Cué)  

Sistematización realizada por Centro de Estudios y Formación para el Ecodesarrollo - ALTER 
VIDA con apoyo de ICCO Cooperación. 

Mario Paredes / Margarita Franco. 
Registro fotográfico: ALTER VIDA 

 

 

                
 


